
 

 

М І Н І С Т Е Р С Т В О  К У Л Ь Т У Р И  
Т А  І Н Ф О Р М А Ц І Й Н О Ї  П О Л І Т И К И  У К Р А Ї Н И  

НАЦІОНАЛЬНА МУЗИЧНА АКАДЕМІЯ УКРАЇНИ  
ІМЕНІ П. І. ЧАЙКОВСЬКОГО  

Кафедра історії української музики 
та музичної фольклористики 

Проблемна науково-дослідна лабораторія етномузикології 
Центр музичної україністики 

імені Героя України М. М. Скорика 

 
 

УКРАЇНА. ЄВРОПА. СВІТ. 

ІСТОРІЯ ТА ІМЕНА В КУЛЬТУРНО-

МИСТЕЦЬКИХ РЕФЛЕКСІЯХ 
 

Збірник статей і матеріалів наукових конференцій 

Виходить один раз на рік 

Засновано 2017 року 

 
 

ВИПУСК 5 

МАТЕРІАЛИ  П’ЯТОЇ  МІЖНАРОДНОЇ 

НАУКОВО-ПРАКТИЧНОЇ  КОНФЕРЕНЦІЇ  

4–6 ЛИСТОПАДА 2021 РОКУ 

 
 

Київ — 2021 



 

 

УДК 781.1 
У 45 

 
 

УКРАЇНА. ЄВРОПА. СВІТ. 
ІСТОРІЯ ТА ІМЕНА В КУЛЬТУРНО-МИСТЕЦЬКИХ 

РЕФЛЕКСІЯХ 

Збірник статей і матеріалів наукових конференцій 

Виходить один раз на рік 

Випуск 5 

МАТЕРІАЛИ П’ЯТОЇ МІЖНАРОДНОЇ 

НАУКОВО-ПРАКТИЧНОЇ КОНФЕРЕНЦІЇ 

Київ, 4–6 листопада 2021 року 

Засновник і видавець: 

Національна музична академія України імені П. І. Чайковського. 
Україна, Київ, вул. Архітектора Городецького, 1/3. 

Телефон: +38 (044) 279-0792  Факс: +38 (044) 279-3530 

 

Редактори-упорядники: Олена Таранченко, Лариса Гнатюк 

Рекомендувала до друку Вчена рада 
Національної музичної академії України імені П. І. Чайковського 

(протокол № 5 від 14 грудня 2021 року). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

© НМАУ ім. П. І. Чайковського, 2021. 
© Колектив авторів, 2021. 



 

 

M I N I S T R Y  O F  C U L T U R E  
A N D  I N F O R M A T I O N  P O L I C Y  O F  U K R A I N E  

UKRAINIAN NATIONAL TCHAIKOVSKY ACADEMY OF MUSIC 

Department of  History of the Ukrainian Music 
and Musical Ethnology 

The Problematic Scientific-Research Laboratory 
of Music Ethnology 

Hero of Ukraine M. M. Skoryk’s Center 
of Ukrainian Music Studies at the UNTAM 

 
 

UKRAINE. EUROPE. WORLD. 

HISTORY AND NAMES IN CULTURAL 

AND ARTISTIC REFLECTIONS 
 

Collection of articles and materials of scientific conferences 

Published once a year. 

Founded in 2017 

 
ISSUE 5 

MATERIALS 

OF  THE  FIFTH  INTERNATIONAL 

RESEARCH-TO-PRACTICE  CONFERENCE 

NOVEMBER 4–6, 2021 

 
 
 

Kyiv — 2021 



 

 

UDK 781.1 
У 45 

 
 

UKRAINE. EUROPE. WORLD. 
HISTORY AND NAMES IN CULTURAL 

AND ARTISTIC REFLECTIONS 

 
 

Collection of articles and materials of scientific conferences 

Published once a year. 

Issue 5 

MATERIALS OF THE  THIRD INTERNATIONAL 
RESEARCH-TO-PRACTICE CONFERENCE 

Kyiv, November 4–6, 2021 

Founder and publisher: 

Ukrainian National Tchaikovsky Academy of Music 
Ukraine, Kyiv, Horodetskiy Str., 1/3. 

Phone: +38 (044) 279-0792  Fax: +38 (044) 279-3530 

 

 

Compiling editors: Olena Taranchenko, Larysa Hnatiuk 

 
Recommended for publication by the Academic Council 

of the Ukrainian National Tchaikovsky Academy of Music 
(protocol No. 5, dated December 14, 2021). 

 
 
 
 
 
 

© UNTAM, 2021. 
© Authors, 2021. 



 

 

Р Е Д А К Ц І Й Н А  К О Л Е Г І Я  

Копиця М. Д., доктор мистецтвознавства, професор, завідувач кафедри історії 
української музики та музичної фольклористики НМАУ 
ім. П. І. Чайковського (голова редколегії). Київ, Україна. 

Таранченко О. Г., кандидат мистецтвознавства, доцент, професор кафедри 
історії української музики та музичної фольклористики НМАУ 
ім. П. І. Чайковського (заступник головного редактора). Київ, Україна. 

Дерев’янченко О. О., кандидат мистецтвознавства, доцент, доцент кафедри 
історії української музики та музичної фольклористики НМАУ 
ім. П. І. Чайковського (відповідальний секретар). Київ, Україна. 

Гнатюк Л. А., кандидат мистецтвознавства, доцент, професор кафедри історії 
української музики та музичної фольклористики НМАУ 
ім. П. І. Чайковського (редактор-упорядник). Київ, Україна. 

Гусарчук Т. В., доктор мистецтвознавства, доцент, професор кафедри історії 
української музики та музичної фольклористики НМАУ 
ім. П. І. Чайковського (редактор-упорядник). Київ, Україна. 

Клименко І. В., доктор мистецтвознавства, доцент, завідувач ПНДЛ 
етномузикології, професор кафедри історії української музики та музичної 
фольклористики НМАУ ім. П. Чайковського. Київ, Україна (редактор-
упорядник). 

Волосатих О. Ю., кандидат мистецтвознавства, доцент, доцент кафедри історії 
української музики та музичної фольклористики НМАУ 
ім. П. І. Чайковського. Київ, Україна. 

Єфіменко А. Г. доктор мистецтвознавства, професор, професор кафедри історії 
музики Львівської національної музичної академії імені М. В. Лисенка; 
професор, завідувач кафедри мистецтвознавства філософського факультету 
Українського Вільного університету (Ukrainische Freie Universität); викладач 
Університету Людвіга-Максиміліана (Ludwig-Maximilians-Universität) і 
Мюнхенської вищої школи музики і театру (Hochschule für Musik und Theater 
München). Львів, Україна; Мюнхен, Німеччина. 

Єфремов Є. В., кандидат мистецтвознавства, доцент, професор кафедри історії 
української музики та музичної фольклористики 
НМАУ ім. П. І. Чайковського. Київ, Україна. 

Кусто А. (Kusto Agata), доктор наук, Інститут культурології Університету Марії 
Кюрі-Склодовської (Instytut Nauk o Kulturze Uniwersytetu Marii Curie-
Skłodowskiej w Lublinie). Люблін, Польща. 

Путятицька О. В., кандидат мистецтвознавства, доцент, професор кафедри 
історії української музики та музичної фольклористики НМАУ 
ім. П. І. Чайковського. Київ, Україна. 

Слюжинскас Р. (Sliužinskas Rimantas), доктор гуманітарних наук, професор 
кафедри етномузикології, старший науковий співробітник Центру науки 
Литовської академії музики і театру (Lietuvos muzikos ir teatro akademija). 
Вільнюс, Литва. 

Антіпіна І. О., кандидат мистецтвознавства (PhD), начальник науково-
інформаційного відділу Центру музичної україністики імені Героя України 
М. М. Скорика НМАУ ім. П. І. Чайковського (інформаційно-технічна 
підтримка). Київ, Україна. 



 

 

E D I T O R I A L  B O A R D  

Kopytsia, Marianna. Doctor of Art Criticism, Professor, Head at the Department 
of History of the Ukrainian Music and Musical Ethnology of UNTAM 
(editor in chief). Kyiv, Ukraine. 

Taranchenko, Olena. Candidate of Art Criticism (PhD), Associate Professor, 
Professor at the Department of History of the Ukrainian Music and Musical 
Ethnology of UNTAM (deputy editor). Kyiv, Ukraine. 

Derevianchenko, Olena. Candidate of Art Criticism (PhD), Associate Professor, 
Associate Professor at the Department of History of the Ukrainian Music 
and Musical Ethnology of UNTAM (executive secretary). Kyiv, Ukraine. 

Volosatykh, Olha. Candidate of Art Criticism (PhD), Associate Professor, 
Associate Professor at the Department of History of the Ukrainian Music 
and Musical Ethnology of UNTAM. Kyiv, Ukraine. 

Hnatiuk, Larysa. Candidate of Art Criticism (PhD), Associate Professor, 
Professor at the Department of History of the Ukrainian Music and Musical 
Ethnology of UNTAM (compiling editor). Kyiv, Ukraine. 

Husarchuk, Tetiana. Doctor of Art Criticism, Associate Professor, Professor 
at the Department of History of the Ukrainian Music and Musical Ethnology 
of UNTAM (compiling editor). Kyiv, Ukraine. 

Klymenko, Iryna. Doctor of Art Criticism, Associate Professor, Head 
of the Problem Research Laboratory of Ethnomusicology, Professor 
at the Department of History of the Ukrainian Music and Musical Ethnology 
of UNTAM (compiling editor). Kyiv, Ukraine. 

Yefimenko, Adelina. Doctor of Art Criticism, Professor, Professor 
at the Department of History of the Music of Mykola Lysenko Lviv National 
Music Academy; Professor, Chair holder at the Chair of Art Studies 
at the Faculty of Philosophy at the Ukrainian Free University; Lecturer: 
Ludwig Maximilian University of Munich, University of Music 
and Performing Arts Munich. Lviv, Ukraine. Munich, Germany. 

Yefremov, Yevhenii. Candidate of Art Criticism (PhD), Associate Professor, 
Professor at the Department of History of the Ukrainian Music and Musical 
Ethnology of UNTAM. Kyiv, Ukraine. 

Kusto, Agata, Doctor of Sciences at the Department of Non-Material Heritage 
of Institute of Cultural Sciences of Maria Curie-Skłodowska University 
in Lublin. Lublin, Poland. 

Putiatytska, Olha. Candidate of Art Criticism (PhD), Associate Professor, 
Professor at the Department of History of the Ukrainian Music and Musical 
Ethnology of UNTAM. Kyiv, Ukraine. 

Sliužinskas, Rimantas. Doctor Habilitatus of Humanities, Senior Research 
Fellow at the Department of Ethnomusicology, Senior Research Fellow 
at the Lithuanian Academy of Music and Theatre. Vilnius, Lithuania. 

Antipina, Inna. Candidate of Art Criticism (PhD), Head of the Scientific 
and Information Department of the Hero of Ukraine M. M. Skoryk’s Center 
of Ukrainian Music Studies at the UNTAM. Kyiv, Ukraine. 



 

Ukrainian National Tchaikovsky Academy of Music 7 

З М І С Т  

Передмова. О л е н а  Т а р а н ч е н к о  .......................................... 12 

Ж у л и н с ь к и й  М. Г. Володимир Винниченко: 
пошуки європейських ключів для розгадування 
психограми душі людської .................................................... 14 

А п а л ь к о в а  І. О. Ранні хорові твори Геннадія Ляшенка ....... 19 

А р т е м’є в а  В. Б. Французька барокова музика: 
проблеми актуалізації в українському мистецькому 
дискурсі .................................................................................... 23 

Б а с с а  О. М. Інтерпретація поезії Лесі Українки 
в камерно-вокальних творах західноукраїнських 
композиторів першої третини ХХ століття .......................... 27 

Б е в с ь к а  І. Д. Міжнаціональні культурно-мистецькі 
відносини в Тернопільському воєводстві (друга 
половина ХІХ — перша третина ХХ століття) .................... 32 

Б і л і н с ь к а  О. А. Творчість Осипа Залеського для дітей 
і юнацтва: образно-художній аспект ..................................... 38 

Б у к а л о  Н. З. Мистецька пісня у творчості 
Станіслава Людкевича і Василя Барвінського ..................... 43 

В а в р и щ у к  С. П. Хоровий театралізований проєкт 
«Мирослав Скорик. Симфонічні танці»: 
історія створення..................................................................... 46 

В а р ш а в с ь к а  А. К. Актуалізація пророчих ідей Тараса 
Шевченка в кантаті «Посланіє» Антіна Рудницького ......... 50 

В а с и л и к  С. М. Інтерпретація поезії Богдана Лепкого 
у вокальній музиці українських композиторів..................... 53 

В е л и ч к о - С о л о м е н н и к  З. Ю. Мистецтво техніки 
диригування Павла Муравського .......................................... 57 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

8 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

В о л о с а т и х  О. Ю. Матеріали архіву композитора 
як джерело реконструкції творчого задуму 
(на прикладі творчості Віктора Косенка) ............................. 62 

Г у с а р ч у к  Т. В. Потрійна авторська атрибуція 
в духовно-музичній спадщині доби класицизму: 
джерелознавчий і стильовий аспекти ................................... 65 

Д а в и д о в а  О. М. Народно-пісенні витоки балету 
«Лісова пісня» Михайла Скорульського .............................. 71 

Д е р е в ’я н ч е н к о  О. О. Специфіка трактовки жанру 
в хоровому концерті «Катарсис» Олексія Скрипника ......... 75 

Д р у ж г а  І. С. Нова музика для бандури Івана Тараненка ....... 78 

Д у б р о в і н а  І. В. Історичне походження українського 
ігрового дозвілля як складова вивчення мистецької 
педагогіки (за матеріалами фондів НБУВ) ........................... 81 

Д у т ч а к  В. Г. Національні вектори композиторської 
творчості Юрія Олійника. In memoriam ............................... 87 

З і н к і в  І. Я. Спостереження над модальною технікою 
Мирослава Скорика раннього періоду життєтворчості ...... 93 

З о с і м  О. Л. Джерелознавство як підґрунтя наукових 
студій з історії української духовної пісні ........................... 99 

К а в у н н и к  О. А. З історії та сьогодення музичної 
регіонології України ............................................................. 103 

К а р а с ь  Г. В. Обробка української народної пісні 
в рефлексії Олександра Кошиця і Миколи Бойченка ........ 110 

К а р м а з і н  А. О. Шевченківська тема у творчості 
Михайла Вериківського ....................................................... 115 

К а ц а л а п  О. В. Творча співпраця співачки Зої Гайдай 
і композитора Віктора Косенка ........................................... 120 

К и я н о в с ь к а  Л. О. Феномен екстремальної еміграції 
українських музикантів після Другої світової війни ......... 124 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 9 

К о п и ц я  М. Д. Сергій Прокоф’єв і Сонцовка: 
з епістолярної спадщини ...................................................... 127 

К о р н і й  Л. П. Українська шкільна драма з музикою 
ХVІІ–ХVІІІ століття: проблема рецепції 
та формування самобутності ............................................... 132 

К р у л і к о в с ь к а  Т. П. «Українська школа» у творчості 
польських композиторів Поділля XIX століття ................. 140 

К у з и к  В. В. Музичне товариство імені Леонтовича. 
Стратегія виживання (до 100-річчя утворення) ................. 146 

Л е о н т ь є в  С. А. Своєрідність музики Бориса 
Лятошинського в аспекті втілення образу кобзаря 
у фільмі «Тарас Шевченко» ................................................. 149 

Л и п е ц ь к а  М. Л. Три солоспіви Михайла Вериківського 
на тексти Генріха Гайне (переклад Лесі Українки) ........... 153 

Л и с е н к о  Л. В. Музично-поетичний діалог 
Миколи Лисенка і Лесі Українки ........................................ 156 

Л и с е н к о  М. В. Європейські витоки української 
диригентської школи і творчий шлях 
Миколи Лисенка ................................................................... 160 

Л и с е н к о  О. В. Творчий шлях Аріадни Лисенко: 
музично-виконавська рефлексія та педагогічна 
діяльність ............................................................................... 166 

Л і  Ц і н .  Історія китайської традиційної опери Сіцюй .......... 170 

М а  Ю й ц з я о .  Нова генерація китайських вокалістів 
у контексті міжнародної діяльності .................................... 175 

М і л а н і н а  А. О. Синтез художніх засобів у вокальному 
циклі Ернеста Шоссона «Теплиці» ..................................... 179 

М и р о н е н к о  А. М. Вплив італійської школи 
на клавірну творчість Дмитра Бортнянського ................... 183 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

10 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

М у д р и к  В. Г. Віктор Косенко і його родина: 
від таїнства хрещення до панахиди 
(за архівними матеріалами) .................................................. 187 

Н і м и л о в и ч  О. М. Твори для скрипки і фортепіано 
в композиторській спадщині Богдани Фільц ..................... 193 

О с м а ч к о  Ю. О. Композиторська спадщина 
Василя Шутя в контексті розвитку музичної культури 
української діаспори США .................................................. 198 

П о л є т а є в а  О. В. Образи Швейцарії в симфонічній 
поемі «233 943 Falera» Ганни Гаврилець ............................ 203 

П р и л е п а  О. П. Особливості сімейства мереж 
у гласових монодійних піснеспівах 
(за українсько-білоруськими ірмологіонами 
кінця XVI–XVIII століть) ..................................................... 208 

Р е в а к о в и ч  Н. Г. Львівське фортепіанне тріо — 
промоутер української музики в Польщі ............................ 215 

С і к о р с ь к а  І. М. Оперета «Гуцулка Ксеня» 
Ярослава Барнича: шляхи повернення................................ 220 

С п і в а к о в с ь к и й  О. Ю. Опера Бели Бартока 
«Замок герцога Синя Борода»: 
режисерсько-соціальний контекст ...................................... 224 

С т а р о д у б  І. В. Балет «Дзеркало» Вікторії Польової 
як відображення колізій сучасності .................................... 228 

Т а р а н ч е н к о  О. Г. Композитор Анатолій Буцький: 
на шляху творення модерної культури ............................... 232 

Т р у с е н к о  С. Г. Поезія Ярослава Верещагіна: образно-
семантичний та фонемно-сонорний паралелізм ................ 235 

Х у а н ь  Д а н ь .  Творчість Лей Ляна: 
крос-культурний феномен .................................................... 239 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 11 

Ц з я ц і  Ж е н ь .  Розвиток виконавсько-
композиторського мистецтва гри на китайських 
цимбалах янцинь у ХХ столітті ........................................... 243 

Ш а м а є в а  К. І. «24 дитячі п’єси для фортепіано» 
Віктора Косенка в контексті європейської культури ........ 247 

Ш а м о н і н  О. Г. Музичні відкриття Ігоря Блажкова ............. 250 

Ш е с т е р е н к о  І. В. Синергія творчої спадщини 
Віталія Кирейка: до 95-річчя від дня народження ............. 253 

Ш у м і л і н а  О. А. Хто такий синьйор Beresciollo? ................. 257 

Ш у м с ь к а  Л. Ю. Міжнародний контекст 
культуротворчості молодіжного хору «Світич» ................ 262 

Щ и р и ц я  Д. О. Українські проєкції творчості 
Едгара Вареза ........................................................................ 267 

Щ у к і н а  І. А. Рукописи Лесі Українки: 
неприховане й загадкове ...................................................... 270 

Ю р і н а  Л. Є. Особливості формування естетики театру 
абсурду у творчості Сергія Зажитька (в контексті 
естетики Семуєла Бекета, Ежена Йонеско, 
Сальвадора Далі) ................................................................... 275 

Я р к о  М. І. Особливості змісту навчальної дисципліни 
«Проблеми сучасного музикознавства» ............................. 278 

 



 

12 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

ПЕРЕДМОВА 

Живемо в епоху цивілізаційних соціокультурних змін 
та експериментів, які спонукають до наукового осмислення 
історії, її явищ та діячів як «кінцевих смислів історичних 
подій» (за С. Кримським). У відповідь на ці виклики часу 
дискурс історії української музики передбачає її наукове 
пізнання у взаємозв’язку минулого, теперішнього і майбут-
нього, оприявлюючи ціннісно-смислове предметне поле її 
наукового пізнання. Набутий досвід, наявні проблеми і «від-
криті питання», які ще чекають свого вирішення, актуалі-
зують пошук нових пізнавальних стратегій, дослідницьких 
методів, сучасного декодування як відомих, так і призабу-
тих чи досі не відомих персоналій і музичних текстів. Щоб 
вирішити ці непрості завдання, необхідно об’єднати зусил-
ля музикознавців, критиків, виконавців — усіх, хто в сучас-
ному світі відчуває себе відповідальним за долю української 
музичної культури і науки про неї. 

Важливим кроком на цьому шляху є щорічна Міжнарод-
на науково-практична конференція «Україна. Європа. Світ. 
Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях». Започат-
кована 2017 року з ініціативи кафедри історії української 
музики та музичної фольклористики Національної музичної 
академії України імені П. І. Чайковського, вона об’єднала 
музикознавців, етномузикологів, культурологів, виконавців, 
науковців суміжних галузей гуманітарної науки, колег-
музикантів із Польщі, Литви, Білорусі, США, Китаю, Канади. 
Цього року в ній узяли участь і китайські молоді дослідники — 
викладачі й аспіранти кафедри історії української музики 
та музичної фольклористики НМАУ ім. П. Чайковського. 

Результати роботи конференції протягом п’яти років 
зміцнили її авторитет як поважного музикознавчого фору-
му, завдяки якому визначились концептуальні напрями в 
роботі конференції, рубрикація наукових матеріалів, форми 
секційних засідань відповідно до програмних завдань цього 
заходу. До нього долучилися представники різних наукових 
шкіл, інституцій, поколінь. Щоразу тематика конференцій 
зумовлювалась програмним спрямуванням форуму, новими 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 13 

завданнями, специфікою пізнання історичного розгортання 
української музики на вісі Україна — Європа — Світ. 

Збірник укладено за матеріалами наукових доповідей, 
виголошених під час роботи П’ятої міжнародної конференції 
«Україна. Європа. Світ. Історія та імена культурно-мистецьких 
рефлексіях» 4–5 листопада 2021 року в Києві. Різні за зміс-
том і повнотою осягнення наукових проблем, вони конкре-
тизують актуальні напрями сучасних досліджень: історико-
теоретичний, аналітичний, крос-культурний, регіонознавчий, 
порівняльний, біографічний, джерелознавчий, текстологіч-
ний, методичний, виконавсько-інтерпретаційний. У межах 
кожного з них явища музичного мистецтва розглядаються в 
часовій послідовності — від епохи Середньовіччя до компози-
торської творчості кінця ХХ — перших десятиліть ХХІ століття. 
Крім того, охарактеризовано діяльність провідних чи мало-
відомих, призабутих творців, музикантів, які належали до 
різних композиторських шкіл, працювали в різних регіонах 
України, а також у діаспорі. 

У виданні традиційно вміщені матеріали, присвячені 
ювілейним датам визначних діячів української і світової 
культури: Лесі Українки, Володимира Винниченка, Сергія 
Прокоф’єва, Миколи Леонтовича, Віктора Косенка, Михайла 
Вериківського, сучасного диригента Ігоря Блажкова. 

За всієї барвистості подій, явищ, імен, репрезентованих 
у матеріалах збірника, вони загалом логічно укладаються в 
калейдоскопічну, але цілісну панораму розвитку національної 
музичної культури, сприйнятої і поданої крізь постмодер-
ний погляд сучасних культурно-мистецьких рефлексій. 

Сподіваємось, ідеї, концепції, виголошені під час цьо-
горічного форуму, спонукають до нових відкриттів у сфері 
історії української музики, до подальших методологічних 
пошуків, спостережень, гіпотез, інтерпретацій. 

Від імені оргкомітету та редакційної колегії висловлює-
мо глибоку вдячність упорядникам, редакторам, технічним 
модераторам, усім причетним до підготовки цього збірника, 
чия ентузіастична праця й усвідомлена міра відповідальності 
сприяли його виходу у світ. 

Олена Таранченко 



 

14 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

ЖУЛИНСЬКИЙ М. Г. 

Інститут літератури імені Т. Г. Шевченка НАН України; 
доктор філологічних наук, професор, академік НАН України, 
директор (Київ, Україна). 

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0003-1474-728X 

ВОЛОДИМИР ВИННИЧЕНКО: 
ПОШУКИ ЄВРОПЕЙСЬКИХ КЛЮЧІВ 

ДЛЯ РОЗГАДУВАННЯ ПСИХОГРАМИ 

ДУШІ ЛЮДСЬКОЇ 

Володимир Винниченко до своєї еміграції 1920 року 
написав сім романів: романну дилогію «По-свій» і «Божки», 
романи «Чесність з собою», «Рівновага», «Хочу!», «Записки 
кирпатого Мефістофеля», «Заповіт батьків». Кожному із 
цих творів властиве масштабне романне мислення, аналіз 
соціальної дійсності, антиномічне осягнення внутрішніх 
станів індивіда завдяки свідомому орієнтуванню письмен-
ника на експериментальні пошуки відповідей на важливі 
для нього ідеологічні імперативи. 

Відомо, що ідеологічними джерелами романного мис-
лення В. Винниченка були «ніцшеанські постулати та ідеї 
фройдистського зразка» [Хартун, 2011, с. 164]. Що ж нама-
гався довести письменник завдяки художньому експеримен-
туванню у пізнанні природи людини — свого сучасника, 
травмованого роздвоєністю психіки, душевною дисгармонією, 
над життям якої владарюють інстинкти? Саме на протисто-
янні, на протиборстві розуму і почуттів, свідомості й ін-
стинктів наголошує Винниченко у своїй романній і драма-
тургічній творчості, «зав’язуючи» основний конфлікт у його 
творчості. Не свідомість, не соціальні обставини зумовлю-
ють поведінку людини, зміст і характер її вчинків, а інстинк-
ти — прагне довести Винниченко, утілюючи ідею протибор-
ства раціонального й ірраціонального. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 15 

Ідейними ключиками для психоаналітичного дослі-
дження фізіологічної людини послугувала для Винниченка 
філософія Фрідріха Ніцше, яку він сприймав як «резервуар 
ідей», та особливо — вчення Зігмунда Фройда. На той час у 
Європі праці Ніцше і Фройда були надзвичайно популяр-
ними, їхні ідеї формували інтелектуальний ґрунт модерніз-
му. Бунтівничий, радикально опозиційний характер філо-
софії Ніцше, як і метапсихологія Фройда, зацікавили, захо-
пили в перші два десятиліття ХХ ст. багатьох українських 
філософів, письменників, художників. Провокативність 
афористичних суджень Ніцше, його парадоксально вира-
жена «бунтівливість», категорична «переоцінка цінностей» 
приваблювали В. Винниченка, який поривався відкрити 
нову сторінку в розвитку української літератури. Не випад-
ково він переклав українською мовою філософський есей 
Ніцше «Так казав Заратустра». 

У ранніх щоденникових записах В. Винниченка, зок-
рема під нотаткою «Мораль», міститься свідчення про ті 
книги і авторів, які він читав або планував прочитати. Це 
Ф. Ніцше, А. Бергсон, Є. Ренан, С. Пшибишевський, 
М. Бартель, Вагнер фон Яврегг. Письменника цікавило пси-
хологічне поняття Я, питання свідомості й підсвідомості, 
інстинкту й розуму, проблема моралі, сім’ї, шлюбу. Він шу-
кав відповідь на запитання: «Через що був Ніцше індивіду-
алістом?» [Винниченко, 1980, т. 1, с. 42]. 

Для В. Винниченка індивідуальне буття, людське «Я» 
домінує над соціальними обставинами, над суспільством, 
над оточенням — суверенне «Я» є для письменника самодо-
статнім і прагне самоствердження всупереч суспільній моралі, 
бо так велить, так «хоче» основний закон життя: «світ — це 
я, мої бажання». Винниченко в щоденниках приділяє багато 
уваги осмисленню засадничих філософських ідей Ф. Ніцше, 
які значною мірою мали вплив на художню творчість пись-
менника. Так, ніцшеанська ідея «смерті Бога» викликала в 
нього багато роздумів і запитань: «Ідея Бога неподільно, 
нерозривно споріднена з ідеєю безсмертя. З смертю Бога 
пропадає цей найкращий виразник інстинкту життя. <…> 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

16 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

А чи не руйнується з ідеєю Бога й безсмертна сила інстинкту 
життя? Чи не приглушується його пророчливість, упертість, 
завзятість? Чи не вмре вся людськість від апатії, коли висох-
нуть в ній всі води й болота релігії?» [Вінниченко, 1980, т. 1, 
с. 360–361]. Письменник намагався критично сприймати ідеї 
і наукові постулати Ф. Ніцше і З. Фройда, хоча як митець, 
він усвідомлював, що психіка є надзвичайно важливим, чи 
не визначальним фактором у людському житті. Як наголошу-
вав пізніше, уже після появи романів В. Винниченка, Карл 
Ґустав Юнг, відомий швейцарський психіатр, автор вчення 
про колективне несвідоме, «психіка належить до серцевини 
життєвої таємниці, і, як усе органічно живе, так і психіка, має 
притаманну їй структуру і форму» [Юнг, 2013, с. 137]. 

Звісно, Володимир Винниченко не досліджував як 
психоаналітик душевну структуру та елементи людської 
психіки, та не без впливу фройдистської концепції структури 
психічного апарату («Я», «Воно», «Над-Я») пропонує власну 
структуру людської психіки, яку він розглядає в такий спо-
сіб: «Наше психічне буття поділене на три поверхи: нижчий 
поверх база — подсвідомість. Середній поверх — нижча сві-
домість, виділена з нижчого. І горішня — повна свідомість. 
Як і раз у раз, база піраміди виконує найкориснішу, найго-
ловнішу ролю, а горішня командує. Найгірший елемент, як 
і в соціяльній структурі, середній, оце міщанство, дрібна 
буржуазія психіки. Заздрісна, зловтішна, дріб’язкова, зло-
чинна, безграмотна, боязка. То вона, як тільки горішня сві-
домість ослабне, диктує свідомости всі капості, все зневір’я, 
втому, апатію, нудьгу, порожнечу. Є люди без горішньої 
свідомости або з дуже попсованою, недорозвиненою. Ті по-
стійно живуть під владою тієї нижчої свідомости. І тому 
тварини, що мають дуже незначну нижчу свідомість і жи-
вуть тільки за допомогою самої бази, підсвідомости, вони 
значно гармонійніші, естетичніші, кращі за людей з їхньою 
перевагою нижчої свідомости» [Вінниченко, 2010, т. 3, с. 14]. 

Сам письменник намагався пізнати, зрозуміти і відкри-
ти внутрішні спонуки поведінки української людини завдяки 
зануренню в глибини підсвідомого, у «нижній поверх» її пси-



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 17 

хіки, зокрема пізнати завдяки художньому провокуванню 
моральних конфліктів жіночий материнський комплекс під 
кутом зору психопатології, розпізнавати той материнський 
архетип, який випливає із несвідомих психічних спонук і 
виявляється в критичній ситуації. Письменник виходив із 
переконання, що психічне є непередбачуваним, але напе-
ред визначеним, і його, як митця, творча фантазія випливає 
з несвідомих схильностей до продукування «вирощених» 
його уявою, його фантазією конфліктів, образів, символів. 

Своєю романічною і драматургічною творчістю Воло-
димир Винниченко доводив, що несвідоме руйнує моральні 
перестороги і спрямовує душевні сили на долання власних 
комплексів, точніше, на розпізнавання першопричин влас-
них поразок, страхів, безцільних моральних самосудів, ду-
шевних страждань із приводу втрати моральних опор, сенсу 
життя. Письменник вважав, що художнє заглиблення в таї-
ну душі людської вимагає від митця знань про людську пси-
хіку, інакше не пізнати внутрішньої, несвідомої драми люд-
ської душі. Заради цього пізнання душі людської він і здій-
снював таке моделювання художнього світу, завдяки якому 
йому вдавалося відтворювати стани драматичного борсання 
свідомості в нестерпно чітких лапах «мохноногого», розкри-
вати зміст і природу душевної дисгармонії людини, переоцін-
ки нею цінностей та наслідків цієї переоцінки, яка приво-
дить до руйнації традиційних цінностей, зокрема до мораль-
ної катастрофи, роздвоєної особистості. 

Винниченко також критично осмислює ніцшеанську 
сталу формулу «поза добром і злом», наголошуючи в що-
денникових записах на умовності онтологічних категорій 
добра і зла й на спірності категорії християнського дуалізму: 
добро — зло, правда — брехня тощо. «Кожне благо одного є 
вже обмеження блага другого. Роблячи приємне одному, 
ніколи не можна мати гарантії, що цим не робиш зла дру-
гому» [Вінниченко, 1980, т. 1, с. 387]. 

«Бажання іншим зла на світі немає, є тільки бажання 
собі добра, з якого неодмінно виходить іншим зло. Добро і 
зло — одне, вони, як вода. З бажанням собі добра можна 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

18 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

завдати іншим і зла, і добра, це залежить від обставин» 
[Вінниченко, 2012, т. 4, с. 57]. 

«Та сама сила, що дає нам ланцюг зла, може дати нам 
і вінок добра» [Вінниченко, 2010, т. 3, с. 119]. 

«Немає ні добрих, ні злих, ні гарних, ні поганих, і в 
найкращого є погане, і в найгіршого є добре» [Вінниченко, 
2010, т. 3, с. 214]. 

Письменник узяв за мету показати людину як унікаль-
ний, незалежний, самодостатній, автономний світ, відкрити 
її внутрішній світ («Світ — це я, мої бажання»), стимульова-
ний хотінням, жаданням волі, пориванням до владарювання 
над оточуючими її формами життя. Винниченко майстерно 
і далеко не прямолінійно художньо інтерпретує ніцшеанські 
ідеї, зокрема, образно ефективно абсолютизує індивідуума, 
воля якого спрямована на заперечення, на руйнування тра-
диційних цінностей та впровадження цінностей нових. 

Як і для Ніцше, для Винниченка поняття цінності, ідея 
«переоцінки цінностей» також є засадничими, про що свід-
чать ранні щоденникові записи: «Хочеш, щоб тебе любили, 
високо цінували, то не домагайся цього заповідями, але 
своїми цінностями. Що більше їх матимеш, що більшу кіль-
кість егоїзму можеш задовольнити, тим будеш більше оціне-
ний, поважний і улюблений, тим більше цінностей матимеш 
від тих, хто братиме в тебе» [Вінниченко, 1983, т. 2, с. 388]. 

Як відомо, З. Фройд запропонував два принципи психі-
чної діяльності: принцип задоволення, прагнення, пори-
вання до задоволення, насолоди і принцип відрази, нехоті 
від незадоволення. 

А щодо ніцшеанської ідеї знецінення усіх колишніх 
вищих цінностей, домінування і розпад цінностей як зако-
номірного виявлення, оприявлення нігілізму, то вона особ-
ливо цікавила В. Винниченка. Так, у драмі «Базар» він об-
стоює тезу про можливість, а то й необхідність для кожної 
людини мати або творити власну систему цінностей: 
«У всякого свої цінності». «Мені радісно відчувати, як по-
малу, але помітно відмирає в мені старий штандпункт, з 
якого робилася моя оцінка цінностей життя. Ідея «любов-



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 19 

ного егоїзму» має в собі життєсутнісні елементи, вона крім 
того «революційна»: 
перевертає цінності догори ногами» [Вінниченко, 1983, 
т. 2, с. 118]. 

В. Винниченка цікавило особисте несвідоме, він розумів, 
що в психіці наявні певні форми, мотиви, зумовлені сексуаль-
ними інстинктами, пориванням до самоствердження, до пе-
реоцінок всіх цінностей, що так образно, поетично, у міфічно-
символічній формі подавав Ф. Ніцше. Але Винниченко не 
був схильний некритично сприймати його нігілістичну фі-
лософію, а намагався віднайти, випробовуючи своїх героїв у 
складних життєвих обставинах, вихід із замкненого людсько-
го кола — віднайти смисл свого буття, обновитися, домогтися 
самореалізації завдяки індивідуальній волі, хотінню бути і 
владарювати над собою і оточенням. 

АПАЛЬКОВА І. О. 

Канівський фаховий коледж культури і мистецтв; викладач 
вищої категорії (старший викладач). Музичний альманах «Октава»; 
головний редактор (Канів, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0003-2625-6090 

РАННІ ХОРОВІ ТВОРИ ГЕННАДІЯ ЛЯШЕНКА 

Деякі музикознавці помилково вважають, що першими 
і єдиними хоровими творами Геннадія Ляшенка є два хоро-
ві цикли a cappella на слова Тараса Шевченка і Богдана-
Ігоря Антонича, за які він був удостоєний Шевченківської 
премії. Ці твори були видані 2018 року в канівському видав-
ництві «Склянка Часу». 

Проте, дослідивши цю тему, можна констатувати, що 
його хорова творчість значно ширша, вона має свою істо-
рію, етапи зростання, пов’язані з розвитком особистості 
і становленням творчого методу композитора. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

20 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

Геннадій Іванович народився у приморському містечку 
Азовщини, Донецька область. Дитячі роки видались неспо-
кійними: під час війни, родина опинилася серед біженців. 

Епізоди життя, що їх яскраво описали дослідники його 
творчості (зокрема Майя Ржевська, 2018), люди, події років 
війни сформували драматичне світобачення. Воно проступає 
вже в ранніх хорових циклах, зокрема у таких: «Кантата-
реквієм» на слова Роберта Рождественського, панегірично-
славильна кантата «Стахановский порив» на слова Валерія 
Куринського (йому ж належить лібрето балету «Лорка»), 
особливо кантата-поема «Колодяжки» на вірші 
В. Куринського, вокаліз «Арія». 

Драматизм, глибоке переживання трагічних подій 
завжди відчувається в музиці Г. Ляшенка, хоча в житті він 
був людиною веселою, оптимістичною, доброзичливою. 

Хоровим творам належить окреме місце в його твор-
чості. На ранньому етапі вони мають класичний характер. 
Захоплення оперною спадщиною Р. Вагнера, Дж. Пуччіні, 
радянської музики — С. Прокоф’єва, Д. Шостаковича, а також 
Г. Свиридова, Р. Щедріна, В. Шебаліна, А. Холмінова помітне 
в його творчості 1970–1980-х років. Творам Г. Ляшенка при-
таманна чітка композиційна структура, доступна для про-
читання виконавцям, хормейстерам. 

З часом, його духовне зростання, усвідомлення специфі-
ки української ментальності, оригінальності стилю українсько-
го мистецтва викликало потребу в нових темах, нових засобах. 
У цей час плеяда шістдесятників, учнів Б. Лятошинського, 
почала маніфестувати нові принципи композиції, що йшли із 
Заходу. Інформаційна залежність від новацій не відволікала 
Г. Ляшенка від пошуків емоційно «сильних» тем. Їх пропо-
нувала в цей час група київських поетів. 

Ранні циклічні хорові твори Г. Ляшенка написані як з 
акомпанементом, так і без супроводу. У них утілено соціально-
патріотичну тематику: дійові (революція, війна, боротьба), 
драматичні (туга за загиблими, мотиви обов’язку, совісті), 
ліричні (пейзажна лірика, замилування красою рідної приро-
ди), оптимістичні (надія на майбутнє, колективне свято) обра-



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 21 

зи, традиційні для циклічних форм цього часу. Такими є «Три 
хори» на слова Д. Чередниченка, кантата «Райдуга революції» 
на слова В. Коломійця, створені для мішаного хору a cappella. 

Серед хорових творів Г. Ляшенка з акомпанементом 
привертає увагу показова для його духовного і художнього 
становлення Кантата-поема для хору, солістів, читців і сим-
фонічного оркестру на слова Валерія Куринського «Колодяж-
ки» (клавір, 1985), присвячена дітям війни. Тричастинна 
поема — про пам’ять хлопчини, який народився 1939 року, 
ріс у концтаборах Європи, а після Перемоги повернувся в 
Україну. Колодяжки — це дерев’яне взуття в’язнів, стукіт 
яких залишився назавжди в пам’яті дитини. 

Надзвичайно емоційний текст В. Куринського розчулює 
своєю простотою: 

Я запомнил, как хочется жить, 
когда к смерти ведут под конвоем, 
и в рядах стукотливых по трое 
рядом с мамами — дети вне строя —  
только учатся сами ходить 

[Ляшенко, 1985, арк. 9]. 
Цей автобіографічний поетичний текст був близьким 

Г. Ляшенку, теж дитині війни, і він поклав його на музику. 
Лаконічні, майже мінімалістичні засоби, лейттема колодя-
жок, ритмована кластерна поспівка в низькому регістрі, 
якою починається твір, і всі музичні побудови першої час-
тини походять з основного інтонаційного стрижня, заявле-
ного у вокалізі — соло мецо-сопрано (початок твору). Полі-
фонічна гармонія, що ґрунтується на хроматизмах і викла-
дена в різних варіантах контрапунктичних технік, вступає 
на кульмінації тексту, який читає Читець. 

Роль хору тут контекстуальна. У першій його частині 
вступ з основною темою вокалізу (вперше у т. 62) є необхід-
ним драматургічним прийомом нагадування, поєднання 
планів. Далі хор акустично «висвічує», підсилює оркестрову 
гармонію в інтервалі між промовлянням тексту (т. 100). Хор 
вимовляє пошепки текст, що є тлом для трагічної оповіді 
читця (т. 200). Це перше текстове хорове включення, яке пе-
редає аудіальний ефект таємної присутності натовпу. Наступ-



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

22 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

не хорове включення (т. 250) — це знову вокаліз-реквієм, що 
майстерними прийомами подвоєння голосів увиразнює 
головні репліки читця: «Я всё запомнил!». 

У другій частині — Andantino — оповідна роль хору 
зростає. Він є основним героєм; панорамна тема «Годы 
проходят» розвинена в хоровій партитурі і продубльована 
в партії оркестру. 

Третя частина — «В детской памяти пир мелочей…» — 
задіяні контрастні тембри жіночого хору тенора — репліки 
«что я помню?». Divisi партій альтів і сопрано створюють 
щемливий колорит передчуття. Тенор соло продовжує опо-
відь аж до вступу Читця «Что я помню?» (т. 111). У цій час-
тині наявні насичена оркестрова каденція (тт. 153–182) і 
подальші контрастні тематично-фактурні епізоди як речи-
тативного (тт. 257–283) так і завершального характеру — 
хорова кода «Да помнят об этом…». 

Усі ці деталі вказують на масштабне «сценічно-
оперне» прочитання тексту В. Куринського, на схильність 
композитора до творів крупної форми. Цим і вирізняється 
ця кантата серед хорових творів Г. Ляшенка 1980-х років. 

Кантату для мішаного хору, баса та симфонічного оркес-
тру «Стахановський порив» на слова В. Куринського (клавір, 
1984) можна вважати цікавим досвідом опрацювання поезії. 
Певною мірою декларативно-театральний пафос віршів 
В. Куринського, зорієнтованих на поетичну творчість 
Є. Євтушенка, у прочитанні Г. Ляшенка звучить природно. 
Основним у музичному відтворенні текстів стає масштаб-
ність, панегіричне піднесення, яскраве втілення лапідарних 
образів Донбасу, оспівування його працелюбності й краси. 

Для хорової музики Г. Ляшенка цього періоду характерні: 
— узагальнений тип поетичної символіки; 
— поєднання в одному циклі епіки, героїки і ліричної 

драми; 
— лаконічне звуко-інтонаційне поле творів; 
— інформативність центральної інтонації; 
— інтонаційна варіантність в основі розробок і контраст-

них побудов; 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 23 

— класична хорова інструментовка, аналогічна до хорів 
масштабних циклічних форм (опер, ораторій тощо). 

Список використаної літератури і джерел 

1. Ляшенко Г. І. Колодяжки [Рукопис]. Кантата-поема для 
хору, солістів, читців і симфонічного оркестру на слова 
В. О. Куринського. Клавір. 1985 // Особистий архів родини 
Г. І. Ляшенка. 

2. Ляшенко Г. І. Хорові твори a cappella. Канів : Склянка 
Часу*Zeitglas, 2018. 54 с. 

3. Ржевська М. Ю. Геннадій Ляшенко: обрії життя, обрії 
творчості // Науковий вісник Національної музичної академії 
України імені П. І. Чайковського. Вип. 122 : Творча постать Ген-
надія Ляшенка у вимірі музичної науки. Київ, 2018. С. 9–22. 

4. Денисенко-Сапмаз М. Г. «Авторські знаки» в інструмен-
тальній творчості Геннадія Ляшенка // Науковий вісник національ-
ної музичної академії України імені П. І. Чайковського. Вип. 122 : 
Творча постать Геннадія Ляшенка у вимірі музичної науки. Київ, 
2018. С. 22–29. 

АРТЕМ’ЄВА В. Б. 

Національна музична академія України імені П. І. Чайковського; 
кандидат мистецтвознавства, доцент кафедри історії світової музики 
(Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0001-7576-3609 

ФРАНЦУЗЬКА БАРОКОВА МУЗИКА: 
ПРОБЛЕМИ АКТУАЛІЗАЦІЇ В УКРАЇНСЬКОМУ 

МИСТЕЦЬКОМУ ДИСКУРСІ 

Нові для ХХ століття тенденції відродження барокової 
музики — віднайдення забутих партитур і впровадження 
творів XVII–XVIII століть у виконавську (зокрема театрально-
сценічну) практику, формування принципів історично по-
інформованого виконавства, поряд з експериментальними 
підходами до інтерпретації матеріалу тощо, сформувались 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

24 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

як стале явище мистецького початку ХХІ століття. Репертуар 
майже кожного європейського оперного театру містить твори 
епохи Бароко, а виконання інструментальних опусів звучить 
повсякчас, розширюючи горизонти слухацького сприйнят-
тя широкої аудиторії. 

Українські виконавці активно долучаються до відро-
дження барокового репертуару, звертаючись до творів україн-
ських і західноєвропейських композиторів XVII–XVIII століть, 
формуючи нову традицію виконання з максимальним на-
ближенням до оригінальної специфіки звучання кожного 
опусу. Серед найбільш резонансних музично-театральних 
подій останнього часу можна відзначити постановки опер 
«Сокіл» і «Алкід» Дмитра Бортнянського (2021, Львівська 
національна опера). Сучасної інтерпретації в рамках проєкту 
«Open opera Ukraine» набули опери «Дідона та Еней» Генрі 
Персела (2017, Київ, Мистецький арсенал) й «Ацис і Галатея» 
Ґеорґа Фрідріха Генделя (2019, Національна музична академія 
України імені П. I. Чайковського). Серед звернень до творів 
означеного в темі французького барокового мистецтва можна 
згадати виконану в концертній версії оперу-балет «Галантні 
Індії» Жана-Філіппа Рамо (2020, Національна оперета Укра-
їни). Усі ці вистави стали непересічними мистецькими по-
діями, викликавши багато рецензій і відгуків у пресі. Окрім 
відзначення високого рівня виконання опер і своєрідності 
виконавської концепції, безсумнівною є і констатація унікаль-
ності кожного артефакту на мапі українського театрального 
життя, адже складність фінансової і постановочно-
виконавської реалізації подібних проєктів зумовлює їх не-
численність. 

Одним із варіантів панорамного огляду театральної 
музики давніх століть є концертне виконання окремих но-
мерів з опер. Серед таких проєктів: «Музика Версаля» — 
номери з опер «Амадіс», «Беллерофонт», балету «Тріумф 
кохання» Ж.-Б. Люллі й опери-балету «Галантні Індії» 
Ж.-Ф. Рамо (2015, Львівський палац мистецтв); «Шедеври 
барокової музики» — твори Д. Скарлатті, К. Монтеверді, 
Г. Ф. Генделя та інших митців (2019, Національна оперета Ук-



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 25 

раїни); «Шедеври класики» — твори А. Вівальді, Й. С. Баха, 
Г. Ф. Генделя, Ж.-Ф. Рамо, М. А. Шарпантьє, 
Д. Бортнянського, Дж. Джордані (2020, Одеський національ-
ний академічний театр опери та балету). Концерти із творів 
західноєвропейського й українського бароко і раннього 
класицизму дають можливість глядачам поринути в атмос-
феру музики «прекрасної епохи». 

Водночас відносною автономністю інструментального 
виконавства пояснюється більш радісна картина в концертній 
сфері. Так, до 250-х роковин Жана-Філіппа Рамо 2014 року 
відбулися концерти Євгена Громова, під час яких прозвуча-
ла клавесинна музика композитора. Серед них концерт 
«Жан-Філіпп Рамо і французька музика Прекрасної Епохи» 
(Дім освіти і культури «Майстер Клас», Посольство Франції 
та Французький інститут в Україні), цикл із трьох концертів 
«Жан-Філіпп Рамо: клавірна творчість» у рамках літератур-
но-музичного проєкту «Мистецькі зустрічі в архіві-музеї», де 
прозвучали всі твори композитора для клавесина соло; кон-
церт-дослідження «Походження гармонії: Ф. Рамо — 
О. Мессіан» (2018, Харківський національний університет 
мистецтв імені І. П. Котляревського); концерт клавірної 
музики Дмитра Бортнянського і західноєвропейських ком-
позиторів доби Бароко «Бароко & Бортнянський» із творів 
Й. Я. Фробергера, Г. Ф. Генделя, Ж.-Ф. Рамо, Д. Скарлатті, 
Д. Бортнянського (Ольга Шадріна-Личак, 2021, Дзеркальна 
зала Львівської національної опери); концерт органної му-
зики «Бах і французька музика» з творами Й. С. Баха, 
Ж. Б. Люллі, Ш.-М. Відора і К. Бальбатра (Максим Сидоренко, 
2021, Львівський органний зал) та інші. 

Окремо можна говорити про освітній проєкт «Open 
partes. Комунікація без меж» (як частину «Musica sacra Ukraina: 
партесний вимір»), у рамках якого протягом 2020–2021 років 
відбуваються лекції, майстер-класи, концерти по всій Укра-
їні, здійснено запис аудіодиску «Musica sacra Ukraina», що 
презентує українську музичну спадщину доби Бароко. Ще 
одним проєктом-відродженням українського мистецтва є 
«Три симфонії Максима Березовського», виконані в концерті-



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

26 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

презентації компакт-диску (під орудою Кирила Карабиця, 
2021, Український дім) та видання творів композитора. 

Загалом, у ситуації поодиноких утілень музично-
театрального бароко, його французька версія на українській 
сцені все ще залишається «недосяжною мрією» з об’єктивних 
причин, пов’язаних із фінансуванням великих проєктів і 
виконавськими труднощами таких постановок. Варто вра-
хувати також специфічність французької музики «ери абсо-
лютизму», яка вплинула на перебіг її поширення. Відомий 
дослідник і виконавець барокової музики Н. Харнонкур, 
пояснюючи затримку ренесансу творів Ж.-Ф. Рамо, писав: 
«Можливо, у випадку Рамо істотну роль відіграв той факт, 
що французька музика у XVIII столітті, та навіть ще й пізніше, 
перебувала в певній ізоляції від європейського музичного 
життя. Франція була єдиною країною, яка не схвалювала 
міжнародної мови італійської барокової музики, протиста-
вивши їй свою, абсолютно відмінну музичну ідіому. Мож-
ливо, для решти Європи французька музика залишалася 
своєрідною іноземною мовою, чия краса могла відкритися 
тільки тим, хто присвятив себе її вивченню з пристрастю та 
любов’ю. Ми, музиканти, теж не позбавлені цього. Наскіль-
ки італійська музика нам зрозуміла навіть у вкрай слабкому 
виконанні, настільки слухач або виконавець французької 
музики мусить вкласти немало копіткої праці, щоб дістати-
ся до ядра, до її суті»1. 

Отже, «труднощі перекладу» і «специфіка втілення» 
французького барокового репертуару усвідомлені, однак 
загальна ситуація з поодинокими, але все ж здійсненими 
масштабними проєктами постановок опер барокового ре-
пертуару дає підстави сподіватись на те, що прецедент за 
деякий час перетвориться на традицію. 

 
1 Харнонкурт Н. Музика як мова звуків: шлях до нового розуміння 

музики. Суми : Собор, 2002. С. 169. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 27 

БАССА О. М. 

Львівська національна музична академія імені М. В. Лисенка; 
кандидат мистецтвознавства, доцент кафедри концертмейстерства 
(Львів, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0003-2158-2516 

ІНТЕРПРЕТАЦІЯ ПОЕЗІЇ ЛЕСІ УКРАЇНКИ 

В КАМЕРНО-ВОКАЛЬНИХ ТВОРАХ 

ЗАХІДНОУКРАЇНСЬКИХ КОМПОЗИТОРІВ 
ПЕРШОЇ ТРЕТИНИ ХХ СТОЛІТТЯ 

Поетична творчість Лесі Українки сприяла появі чис-
ленних музичних композицій ще за життя авторки. Перші 
музичні композиції на її вірші, а також романси на її перекла-
ди з Генріха Гайне та переспівів з Ади Негрі написав Микола 
Лисенко, який був близьким другом поетеси. Серед творів 
інших авторів — «Досить невільная думка мовчала», «Місяць 
яснесенький» Якова Степового (1905–1907); солоспіви Кирила 
Стеценка з циклу «Мелодії»: «Дивлюсь я на яснії зорі», 
«Стояла я і слухала весну», «Хотіла б я піснею стати», напи-
сані 1920 року і посідають важливе місце в його камерно-
вокальній творчості1. 

Поезія Лесі Українки неодноразово надихала і західно-
українських композиторів. На її слова написані ліричні соло-
співи Володимира Балтаровича «Зелені гори», «Ноктюрн 
вулиці» (1930-ті роки). У солоспівах Олекси Бобикевича на 
тексти поетеси репрезентовано «квіткову» тематику: «Останні 
квіти», «Ох, розкрились троянди червоні». Камерно-вокальні 
мініатюри є в доробку Василя Безкоровайного «І все таки до 
тебе» і Станіслава Людкевича «Не співайте мені сеї пісні». 

 
1 «Лаконізм форми, витончений психологізм, виразність кожної 

деталі музичної мови, цементуюча функція лейтгармонії у вокальній і 
фортепіанній партії, стрімкий наскрізний розвиток мелодії та фортепіанного 
супроводу», — так Л. Яросевич характеризує найвищий рівень музичного 
синтезу слова і музики в солоспівах К. Стеценка [Яросевич, 1978, с. 15]. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

28 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

Твори західноукраїнських композиторів на слова Лесі 
Українки, написані на початку століття, були співзвучні 
новітнім тенденціям у камерно-вокальній музиці, що хара-
ктерно для західноєвропейської, української, російської 
камерної музики кінця ХІХ — початку ХХ століть. Зокрема, 
це мелодекламація Стефанії Туркевич «Мені приснилась 
надренська русалка Льореляй» для голосу в супроводі форте-
піано і фісгармонії (з ранніх проб пера, 1920-ті роки). Поезії 
Лесі Українки втілені також у мелодекламації Миколи 
Колесси «Скрізь плач і стогін і ридання». Є дві версії твору — 
з фортепіано (1934) та в супроводі оркестру (1979). Зразком 
вокальної поеми, сцени-монологу в західноукраїнській камер-
но-вокальній музиці початку ХХ ст. став твір «Горить моє 
серце» Ярослава Лопатинського на слова Лесі Українки. 

Твори поетеси сприяли більшій ліризації музично-
виражальних засобів у солоспівах Ярослава Лопатинського і 
Дениса Січинського, у творчості яких яскраво виявилась тен-
денція до мініатюризації жанру. Твори на слова Лесі Українки 
«Давня весна» та «Горить моє серце» Я. Лопатинського 
представляють лірико-психологічну гілку романсового мис-
тецтва, а романс Д. Січинського «Не співайте мені сеї пісні» 
репрезентує вміння композитора стисло «передати безліч 
нюансів почуттів, емоцій, а також побудувати досконалі за 
формою мініатюри» [Гнатів, 1999, с. 286]. 

Яскравим зразком музичного прочитання поезії Лесі 
Українки вирізняється романс «Я марила всю ніченьку» 
М. Колесси, написаний 1937 року. Поетичною основою стала 
пісня Русалки з Прологу драми-феєрії «Лісова пісня». До слів 
Лесі Українки композитор звернувся ще 1933 року, створивши 
хори «Пісня» й «Темна хмара», у яких «фольклорні мотиви 
“обростають” витонченими символістичними відтінками 
<…> імпресіоністичними ефектами гармонії та просторовістю 
викладу», — зазначає Любов Кияновська [2003, с. 71]. 

Розглядаючи вокальні твори Миколи Колесси, Ярема 
Якубяк пише, що в цього автора узгодження словесних і 
музичних наголосів, відображення в музичній лінії поетич-
ної семантики є «традиційно «правильним» [1996, с. 93]. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 29 

Композитор не відбиває механічно ритму вірша, застосовую-
чи дводольний метр (розмір 4/4 чи 4/8). Він обирає тридольну 
ритмоформулу (мелодія вокальної партії витримана в одному 
метроритмічному рисунку: четвертна — вісімка), викорис-
товуючи характерні ознаки баркароли з її типовими влас-
тивостями (6/8, Andante mosso) і вальсу (ритмофактурна 
формула фортепіанної партії, що з’являється в кульміна-
ційному епізоді). Це надає музиці особливої поетичності, 
пластичності і вишуканої шляхетності. Завдяки прозорій 
фактурі фортепіанної партії, плинності гармонічних фігу-
рацій, оповитих педаллю, сплескам «арфових» арпеджійо-
ваних акордів, ці ознаки виявляються виразніше. Музичну 
мову характеризує тональне мислення в межах розширеної 
хроматичної системи, що приводить до інтенсивної мода-
льної змінності далеких тональних опор. Основним засобом 
розвитку є тонально-гармонічна колористика, якої однаково 
сповнені яскраво індивідуалізовані мелодично, але ізорит-
мічні вокальна й фортепіанна партії. Твір написано у простій 
тричастинній формі зі скороченою репризою. 

Солоспів починається імпресіоністичним поліфунк-
ційним пасажем із накладанням тризвуків субдомінанти 
і подвійної домінанти в соль мажорі на чотири з полови-
ною октави, створюючи враження ілюзорності, мінливості. 
Вокальна партія експонується рухом акордовими звуками 
тризвуків шостого ступеня і подвійної домінанти на тлі тоніч-
ної гармонії супроводу, далі йдуть відхилення в сі мінор — 
ля мажор — фа мажор — ля мінор. У центральному розділі 
інтенсивне модулювання та щільніший акордовий виклад 
доповнюються жанровою модифікацією (вальсовість на 
словах «без любої розмовоньки») і зміщенням вокальної 
партії у вищу теситуру. 

Душевний біль і розпач «проривається» в лаконічній 
фортепіанній інтерлюдії. У кульмінації варіантна видозміна 
теми проводиться терцією вище і підводить до тональної та 
інтонаційної репризи вокальної партії. У цій вокальній мі-
ніатюрі відбувається поєднання елементів романтичної та 
імпресіоністичної стилістики з національним українським 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

30 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

колоритом, що є прикметною ознакою мистецької індивіду-
альності М. Колесси, виявляючись і в інших його творах, на 
що звертали увагу Л. Кияновська [2003], Л. Ніколаєва 
[2005], О. Паламарчук [1989]. 

До поезій Лесі Українки звертався й С. Людкевич. 
У 1900 році він написав солоспів «Не співайте мені сеї пісні» 
(є варіант для мішаного хору без супроводу). Роком пізніше, 
1901, на цей самий текст написав романс Д. Січинський. 

У 1903 році твір С. Людкевича вийшов друком разом із 
солоспівом «Сирітка» (на народний текст) і двома компо-
зиціями на слова Г. Гайне «Кождим вечором царівна» та 
«Du bist wie eine Blume». Солоспів «Не співайте мені сеї піс-
ні» — це глибоко психологічна мініатюра, написана у формі 
16-тактового періоду неповторної будови. У вокальній партії 
синтезовано ознаки епічної декламації (вільна перемінна 
метрика 5/4, 3/4, 4/4, силабічна організація тексту, підпо-
рядкованість мелодичного розвитку семантиці та інтонації 
фразування, лідійський лад), голосіння (низхідний розвиток 
від вершини з оспівуванням збільшених секунд гармонічного 
мінору, перемінність третього ступеня, пунктирні ритми, 
тріолі та форшлаги в експресивних кульмінаційних зонах) 
та ліричної романсовості. Фортепіанний супровід простий і 
прозорий, часом звучить в унісон із вокальною партією, 
підкреслюючи нюанси тексту. У цьому творі композитор 
вдався до деяких трансформацій поетичного тексту: слова 
«легким сном спить мій жаль у серденьку» замінює на «тихим 
сном спить біль мій у серденьку», у другій строфі: «То ж тоді 
в мене в серці глибоко» — на «То ж тоді у серці десь глибоко», 
ще більше мелодизуючи, «омузикальнюючи» слово. 

Індивідуальний підхід до творчості поетеси, вибір її 
поезії характеризує особливості стилю кожного композитора. 
У М. Колесси — це інтимна лірика з фантастичним елемен-
том, романтично-імпресіоністична акварельна замальовка, 
у С. Людкевича — драматична розповідь. У В. Балтаровича, 
В. Безкоровайного, О. Бобикевича — ліричні мініатюри з 
мотивами елегійності. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 31 

Отже, камерно-вокальні твори композиторів Західної 
України на слова Лесі Українки, написані у важливий період 
розвитку національної культури, є художньо вартісною її 
частиною. У них утілено національні духовні цінності, есте-
тичні ідеали, характерні для культури цього регіону, відобра-
жено своєрідність галицької ментальності. Водночас, значна 
частина артефактів переростає рамки регіонального явища 
і стає складовою української культури загалом, що від перших 
десятиліть ХХ ст. починає входити в європейський простір. 

Список використаної літератури 

1. Гнатів Т. Ф. Солоспіви Д. Січинського в контексті євро-
пейської камерно-вокальної лірики ХІХ — початку ХХ ст. 
// Musica Galiciana. Rzeszów, 1999. T. 3. C. 277–287. 

2. Кияновська Л. О. Син століття Микола Колесса в україн-
ській культурі ХХ віку: сім новел з життя артиста. Львів : НТШ, 
2003. 293 с. 

3. Ніколаєва Л. М. Виконавські аспекти стилістики камерно-
інструментальних та вокальних творів Миколи Колесси // Musika 
Humana : зб. ст. Львів, 2005. Ч. 2. С. 218–227. 

4. Паламарчук О. Р. Микола Колесса. Київ : Муз. Україна, 
1989. 72 с. 

5. Якубяк Я. В. Сольні вокальні твори [М. Колесси] // Микола 
Колесса — композитор, диригент, педагог : зб. ст / Вищий муз. 
ін-т ім. М. В. Лисенка ; упоряд. і ред. Я. Якубяка. Львів, 1996. 
С. 86–93. 

6. Яросевич Л. В. Леся Українка і музика. Київ : Муз. Україна, 
1978. 125 с. 

7. Яросевич Л. В. Співвідношення слова і музики у творчості 
К. Стеценка // Українське музикознавство : щорічник. Київ : Муз. 
Україна, 1984. Вип. 19. С. 9–19. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

32 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

БЕВСЬКА І. Д. 

Тернопільський мистецький фаховий коледж імені Соломії 
Крушельницької; кандидат мистецтвознавства, викладач-методист, 
завідувач відділу предметно-циклової комісії «Теорія музики» 
(Тернопіль, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0002-4235-6641 

МІЖНАЦІОНАЛЬНІ КУЛЬТУРНО-МИСТЕЦЬКІ 

ВІДНОСИНИ В ТЕРНОПІЛЬСЬКОМУ ВОЄВОДСТВІ 

(ДРУГА ПОЛОВИНА ХІХ — ПЕРША ТРЕТИНА 

ХХ СТОЛІТТЯ) 

Характеризуючи музично-мистецький рівень україн-
ського населення Тернопільського воєводства періоду дру-
гої половини ХІХ — першої третини ХХ століття, неможли-
во оминути міжнаціональні контакти. Тоді як соціальні, 
політичні й релігійні розходження яскраво розділяли три 
основних народи Галичини, культура відіграла більш дво-
значну роль. З одного боку, поляки, євреї та українці мали 
власні культурні світи, що тримали їх нарізно. З іншого — 
відбувався постійний процес взаємовпливу й запозичення. 

Праці істориків, рілігієзнавців, культурологів України, 
Польщі, Ізраїлю з цієї тематики, подекуди контроверсійні 
і не завжди містять однозначні висновки. Так, канадський 
історик українського походження Іван-Павло Химка, який 
багато праць присвятив дослідженню суспільно-економічних, 
політичних, релігійних та культурних відносин між україн-
цями, поляками та євреями, зазначає: «…трикутник в авст-
рійській Галичині, з усіма своїми різноманітними проти-
річчями, виглядає відносно здоровим» [Химка, 2011, с. 170]. 
Цей допис містить фактичний матеріал, що демонструє по-
розуміння народів у культурній площині, які волею долі 
жили на одній території. 

Отже, розподіл у сферах діяльності між етнічними 
групами на цій території був чітко окреслений. Більшість 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 33 

дрібних чиновників були поляками, більшість крамарів 
і власників крамниць — євреями. На сцені невеликих міст 
переважала багатоетнічна місцева еліта: польський землевла-
сник, суддя й офіцер; український вчитель чи священик; 
єврейський крамар, адвокат чи лікар. 

Професор ізраїльського університету в Бен-Гуріоні 
Шимон Редліх (Shimon Redlich), який народився у місті Бе-
режани (нині — Тернопільська область) і відомий у світі як 
фахівець з історії євреїв у Східній Галичині, так характери-
зує поліетнічну ситуацію в цьому регіоні: «Східна Галичина 
була на перехресті народів, культур, релігій і цивілізацій. 
Вражаючою рисою регіону був його багато культурний, 
багатомовний і багато релігійний характер. Майже кожна 
освічена людина, незалежно від походження, знала німецьку 
мову. У великих і малих містах панувала польська. В сільській 
місцевості переважали рутени, чи українці, як їх все частіше 
називали. Крім специфічних зв’язків між культурами, мовами 
і релігіями в кожній з цих трьох етнічних груп, вони також 
поділяли традицію “місцевої” пересіченості. Обопільне ви-
знання і толерантність, що існували поміж різних етнічних 
груп була заохочена доброзичливим законом Габсбургів» 
[Редліх, 2002, с. 74]. 

«Першим народом, що у Галичині думав і діяв полі-
тично, були поляки», — вказує І. П. Химка [Химка, 2011, 
с. 174]. Звідси, поляки мали можливість здобувати освіту 
і без перепон здійснювали концертно-театральну діяльність. 
Проте дописувачі «Українського архіву» зазначають, що 
польські імпрези, принаймні на території Західної України, 
сприймались по-різному. Усе залежало від кількості місцевих 
жителів, які належали до певної громади, від соціально-
економічних порозумінь, які були на цій території, врешті, 
від позиції автора спогадів. 

Варто окремо зазначити, що нерідко в польських кон-
цертах виступали й українці, наприклад, учні польської гім-
назії. Одним із позитивних моментів таких спільних виступів 
можна вважати досвід, якого набували українці для майбут-
ньої організації концертного життя української громади. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

34 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

Крім того, контакти з представниками інших народів немину-
че приводили до зростання національної свідомості молодих 
українців, утверджували розуміння значення рідної мови. 

Відомостей про існування в Тернополі сталих польських, 
як і єврейських, хорових товариств, немає. Натомість, тут 
часто бували з концертами приїжджі артисти. Так, 1858 року 
перед жителями міста виступав разом із дружиною-
піаністкою Алоїз Ліпінський, брат відомого скрипаля Кароля 
Ліпінського. Крім Тернополя, тільки в повітових центрах 
подекуди виступали поляки. Зі спогадів про місто Бережани: 
«Ресторан Мартиновича пропонував їжу і напої і мав ор-
кестр, який вечорами грав розважальну музику. Кав’ярня 
“Оаза” рекламувала “чудовий джазовий оркестр”. Люди 
танцювали в “Танцювальному барі Рай”» [Редліх, 2002, с. 87]. 

У замковій залі Тернополя неодноразово виступали 
польські театральні колективи. Одними з перших були тру-
пи «Товариства Польської сцени» («Towarzystwo Polskiej 
sceny») під орудою Т. Хелховського (1857) і під дирекцією 
Т. Борковського (1858). Тернополяни мали можливість ди-
витися п’єси й оперети. Артисти виконували окремі арії в 
супроводі полкового оркестру. З 1867 р. щорічно гастролю-
вала трупа «Польської сцени» («Polskiej sceny») під дирек-
цією Петра Возняковського. Відомо, що частину доходу від 
однієї з вистав було пожертвувано у фонд бідних учнів реаль-
ної школи. Ця трупа виступала в місті й під час ярмарку 
святої Ганни (1869–1872), а 1885 року знову відвідала Тер-
нопіль. У 1892 році успішно гастролював Станіславський 
театр Л. Квєцінського, а 1899 року — театр «Водевіль». 

Найбільш активним у Тернополі було «Товариство 
приятелів музики» («Towarzystwa Przyjaciol Muzyki»), яке 
розпочало свою роботу 1877 року. Головою цієї музичної 
організації став Юліуш Коритовський. Протягом 1877–
1887 років диригентом симфонічного оркестру, хору, засно-
вником і директором музичної школи польського «Товари-
ства приятелів музики» був Владислав Вшелячинський 
(1847–1896). Піаніст, композитор, диригент і педагог 
В. Вшелячинський навчався у професора Зібальда в Терно-



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 35 

полі, а далі — в консерваторії Галицького (польського) му-
зичного товариства (Львів) під керівництвом Кароля Міку-
лі. Після виїзду з Тернополя протягом 1887–1896 років 
В. Вшелячинський викладав у консерваторії, у якій сам здо-
бував вищу освіту. Він створив фортепіанні твори, солоспі-
ви, написав есе «Про життя і творчість Фредерика Шопе-
на»1 (1885), «Адам Міцкевич у музиці»2 (1888). 

Щодо діяльності музичної школи, яка діяла з 1 листо-
пада 1877 року, то, окрім В. Вшелячинського, тут викладали 
Альфред Колачковський (Alfred Kołaczkowski) — фортепіа-
но, Альфред Мельбеховський (Alfred Melbechowski) — во-
кал. У школі діяли жіночий, чоловічий, мішаний хори та 
оркестр, участь у яких була обов’язковою для всіх учнів. 
Музична школа не мала свого приміщення і містилась у 
гімназії, що підтверджує фотонегатив фонду рідкісних фо-
тографій ТОКМ. Серед учнів було багато відомих із часом 
освічених музикантів і діячів-українців: композитор Денис 
Січинський, сестри Ганна й Соломія Крушельницькі, Воло-
димир Лучаківський, майбутній бургомістр Тернополя. 

Отже, засноване «Товариство приятелів музики» 
сприяло розвитку культури в місті. Спочатку в Товаристві 
було 125 членів. 16 квітня 1877 року його митці дали пер-
ший концерт у залі Нового замку, а з часом виступив чоло-
вічий хор (а далі — і жіночий хор). 28 листопада 1877 року 
«Педагогічне Товариство» вперше у Тернополі організува-
ло вечір пам’яті А. Міцкевича, на цій імпрезі виступив 
В. Вшелячинський, який виконав «Полонез» і «Похорон-
ний марш» Ф. Шопена [див.: Дуда, 2010, с. 98]. Через два 
роки в «Товаристві приятелів музики» було 190 членів, а 
почесне членство мали К. Мікуля (директор Галицького 
Музичного Товариства у Львові) й А. Ліпінський (місцевий 

 
1 Wszelaczyński W. O życiu i twórczości Fryderyka Chopina: szkic 

krytyczno-biograficzny. Tarnopol, 1885. 
2 Wszelaczyński W. Adam Mickiewicz w muzyce: szkic muzyczno-

bibliograficzny. Lwów, 1890. 38 s. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

36 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

віолончеліст). В. Вшелячинського, як організатора, відзна-
чено Срібним кубком [див.: Дуда, 2010, с. 98]. 

Джерельних відомостей про діяльність «Товариства при-
ятелів музики» в Тернополі й воєводстві вкрай мало. У фондах 
Тернопільського обласного краєзнавчого музею збереглася 
програма концерту 30-х років ХХ ст., у якому звучали твори 
Станіслава Монюшка, Людвіга ван Бетховена, Карла Марії 
Вебера, Йоганна Штрауса, а також Карла Кастендера, Кароля 
Мечислава Проснак, імена яких не зазначені у програмі 
[Терн. обл. держ. музей, документ 13760]. 

«Товариство приятелів музики» розгорнуло свою діяль-
ність і на території воєводства, що підтверджується стату-
том, який виданий 1877 року у друкарні «Edwarda Winiarza» 
м. Львова і зберігається у фондах Бережанського краєзнав-
чого музею. Імовірно, організація планувала далі розши-
рювати свою діяльність, але в інших повітових центрах ін-
формації про це немає. Щодо Бережан, то сусідством цього 
повіту з Львівським воєводством пояснюється і заснування 
«Товариства приятелів музики», і відкриття першого «Боя-
на» у Тернопільському воєводстві. 

Статут підтверджує, що польські товариства, як і україн-
ські, мали однакові мету й засоби її досягнення. Хоча пер-
шість поляків в організації музичних товариств у Терно-
пільському воєводстві незаперечна, українці почали ство-
рювати національні осередки з відповідними статутами на 
зразок польських, але з іншими завданнями і метою. 

Відомостей про культурну діяльність євреїв зовсім мало. 
Причина полягає у більшій релігійній і мовній близькості 
українців і поляків. Місцеві євреї не влаштовували концер-
тів, майже не одружувалися з представниками інших націй, 
що не давало можливості відвідувати чи створювати спільні 
імпрези. В архівних фондах збереглись лише дописи про 
виступи приїжджих музикантів і театральних труп. Напри-
клад, Тернопіль відвідав театр Фелікса Штенеля зі Станіс-
лавова з виставою «Отелло» В. Шекспіра. У фондах Терно-
пільського обласного краєзнавчого музею зберігається 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 37 

афіша польською мовою і на івриті про єврейську виставу 
«Kol-Nidre» [Терн. обл. держ. музей, документ 10126]. 

Російська, вірменська й німецька культури також по-
ширені в регіоні. Тут були окремі німецькі поселення, однак 
у більшості джерел про них лише згадується як про адмініс-
тративні одиниці, без жодних інших, зокрема й культурних 
характеристик. 

Незважаючи на певні міжнаціональні непорозуміння, 
культурні досягнення інших народів (поляків, євреїв) зба-
гачували мистецтво краю, позитивно впливаючи на його 
культуру загалом. 

Список використаної літератури і джерел 

1. Бережанська земля: історико-мемуарний збірник / Наук. 
тов. ім. Шевченка ; ред. В. М. Лев. Торонто ; Нью-Йорк ; Лон-
дон ; Сідней : Комітет «Видавництва Бережани», 1970. Т. ХІХ. 
877 с. (Український архів. Т. 19). 

2. Бучач і Бучаччина : історико-мемуарний збірник / Наук. 
тов. ім. Шевченка ; ред. В. М. Лев, М. М. Стахів та ін. Нью-Йорк ; 
Лондон ; Париж ; Сідней ; Торонто, 1972. 943 с. (Український 
архів. Т. 27). 

3. Домет В. Дещо з споминів про перші артистичні прогульки 
співацкі в Галичині // Альманах музичний першого ілюстровано-
го календаря на рік 1904 / упоряд. Р. Зарицький. Львів, 1904. 
С. 97–100. 

4. Дуда І. Тернопіль. 1540–1944 : історико-краєзнавча хро-
ніка. Тернопіль : Навчальна книга «Богдан», 2010. 296 с. 

5. Редліх Ш. Разом і нарізно в Бережанах (поляки, євреї та 
українці) 1919–1945. Київ : Дух і літера, 2002. 328 с. (Бібліотека 
Інституту юдаїки). 

6. Химка І. П. Сторони трикутника: відносини між поляками, 
українцями та євреями на Галичині під владою Австро-Угорщини 
// Полін. Вибрані статті / пер. з англ. Київ : Дух і літера, 2011. 
С. 170–200. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

38 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

БІЛІНСЬКА О. А. 

Навчально-науковий інститут музичного мистецтва Дрого-
бицького державного педагогічного університету імені Івана 
Франка; аспірантка кафедри методики музичного виховання і 
диригування; науковий керівник — І. Л. Бермес, доктор мистецтво-
знавства, професор (Дрогобич, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0002-1319-8808 

ТВОРЧІСТЬ ОСИПА ЗАЛЕСЬКОГО ДЛЯ ДІТЕЙ 

І ЮНАЦТВА: ОБРАЗНО-ХУДОЖНІЙ АСПЕКТ 

У скарбниці українського музичного мистецтва особли-
ву цінність становлять музичні твори композиторів для дітей 
та юнацтва, які завдяки їх образному, звуковому, фактур-
ному, інтонаційно-мовному й композиційному наповненню 
знаходять стежки до сердець молоді, виконавців і слухачів. 

Протягом тридцяти років українська музична спадщина 
збагачується творами композиторів українського зарубіжжя. 
У 40–50-х роках ХХ століття численні музиканти, рятуючись 
від репресій, роз’їхались по світу, зокрема: Василь Безкоро-
вайний, Зиновій Лисько, Антін Рудницький, Володимир 
Грудин, Микола Фоменко, Василь Витвицький, Ігор Соне-
вицький, Роман Савицький та багато інших. Серед них і 
Осип Залеський — композитор, музикознавець, педагог, 
громадський діяч і видавець. Багато десятиліть їхні імена за-
мовчувалися з певних політичних та ідеологічних причин, 
а творчість залишалася невідомою українському народу. Однак 
сьогодні несправедливо забуті імена композиторів усе частіше 
вводяться в науковий обіг, досліджується їхня творчість, публі-
куються наукові праці, монографії, музичні композиції, а тво-
ри, сповнені української народної і професійної музичної тра-
диції, вводяться до концертного і педагогічного репертуару. 

Осип Залеський відомий переважно як музикозна-
вець, а про його композиторську діяльність доволі фрагмен-
тарно згадують у наукових працях Ганна Карась, Анатолій 
Житкевич, Дзвіна Воробкало, Ірина Таран, Олександра 
Костюк, Михайло Лоза. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 39 

Осип Залеський народився 16 квітня 1892 року в селі 
Тростянець Малий на Львівщині. З дитячих літ відчував потяг 
до природничих наук і музики, любов до якої він проніс крізь 
усе життя. У золочівській гімназії вивчав біологію (ботаніку, 
зоологію) й музику, а вокалу навчався у Йосипа Райса, співаю-
чи також у гімназійному хорі під орудою Ярослава Вербицько-
го. Згодом продовжив студії: у Львівському університеті на 
відділенні філософії, а з третього курсу навчався музикології 
у професора Адольфа Хибінського; через рік — у польській 
консерваторії Галицького музичного товариства, опанову-
ючи теоретичні предмети у Станіслава Нев’ядомського та 
гру на флейті й фортепіано. Паралельно з навчанням він 
співав у хорах «Львівський Боян» і «Бандурист». У час 
Першої світової війни його родина виїхала до Відня, а він, 
прагнучи навчатись, здобував музичну освіту у Віденському 
університеті й Музичній школі Кайзера [Залеський, 1985]. 

Ще в час навчання, 1913 року, О. Залеський разом із 
Михайлом Гайворонським заснували музичне видавництво 
«Ліра» з метою популяризації своїх творів і композицій інших 
авторів. Тоді ж О. Залеський видав перші хорові твори («Пісня 
борців», «Поляглим в бою»), солоспіви («Колискова пісня», 
«Стою на березі») та «Колядничок до співу на діточі голоси 
з фортепяном». У 1921 році він заснував у Станиславові філію 
Львівського Вищого музичного інституту імені Миколи Лисе-
нка як школу музики з класами фортепіано, скрипки, вокалу 
й теоретичних предметів. Допомагав, наставляв і підтримував 
його в цій діяльності Станіслав Людкевич [Таран, 2004]. 

Через репресії та утиски більшовиків О. Залеський по-
чав шукати спокійного життя за кордоном. Влітку 1950 року, 
після тривалих років еміграції він зі своєю родиною посе-
лився у Сполучених Штатах Америки, у місті Баффало, де і 
продовжив свою музичну місію [Карась, 2014]. У 1952 році 
відкрив там відділ Українського Музичного Інституту і з вели-
ким творчим натхненням писав музичні твори. О. Залеський 
разом із творчою елітою працював над розвитком української 
освіти й мистецтва серед своєї громади: засновували школи 
(освітні, музичні), часописи, журнали, молодіжні організації й 
різноманітні установи, які згуртовували українських емігран-



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

40 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

тів [Лоза, 1982]. Так композитор вніс свою лепту, працюючи 
над культурним, емоційним, духовним і соціально-
патріотичним вихованням молоді, пишучи різножанрові 
твори для дітей у щомісячному журналі «Веселка». 

У 2020 році в Дрогобичі вийшов друком навчальний 
посібник Осипа Залеського «Твори для дітей: фортепіанні й 
хорові композиції, опера “Цвіркунчик”, музичні вистави» 
в упорядкуванні магістрантки Ольги Мичко-Білінської та 
доцентки Дрогобицького педагогічного університету імені 
Івана Франка, членкині Національної спілки композиторів 
України Олександри Німилович [Залеський, 2020]. Ця об’ємна 
збірка містить 24 фортепіанні п’єси з доданим текстом, чотири 
хорові твори в супроводі фортепіано та шість a cappella, 
дитячу оперу «Цвіркунчик», музичні вистави «Квіти весел-
кових кольорів», «Казка в торбинці», «Кобзарева гостина». 

У написанні фортепіанних творів О. Залеський спирався 
на традиції галицьких композиторів (Дениса Січинського, 
Василя Барвінського, Богдана Вахнянина, Романа Савицько-
го, Ігоря Соневицького та ін.), створюючи інструментальні 
мініатюри з поетичним текстом. Такі твори зацікавлюють 
діток, оскільки, окрім гри, вони можуть співати під власний 
супровід і краще розуміти образи і зміст, утілені у п’єсках. 
Сам автор неодноразово наголошував, що ці твори можна 
виконувати не тільки на фортепіано, а й «співати в один або 
в два голоси, а також хором при фортеп’яновому акомпані-
яменті» [Залеський, 1965, с. 5], таким чином даючи можли-
вість учителю по-своєму їх інтерпретувати. 

Фортепіанні композиції Осип Залеський писав доступно, 
залучаючи програмні назви і яскраві образи, а головне зав-
дання вбачав у вихованні нащадків української еміграції в 
національних традиціях з українською піснею та обрядами. 
Серед інструментальних творів є мініатюри зимового («Спи, 
Ісусику», «Падай, падай, сніжку!») і весняного циклів («Весна», 
«Свято весни», «Весняна пісенька», «Весно, весно, весняноч-
ко!», «Веснянка»), твори, присвячені Дню Матері («Пісня на 
свято матері», «Привіт нашій мамі», «Колискова»), композиції, 
в основі яких — герої українських народних казок («Пісенька 
про лисичку», «Сорока-білобока», «Котик і мишка», «Жабеня-



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 41 

та», «Переляк»), твори повчального («Гаряче!», «Хто уміє?», 
«Отак!», «А хіба це так було?», «Пісенька про книжку») 
і патріотичного характеру («Співаночка», «Якби мені черевич-
ки», «Марш пластунів», «Ми роду козацького діти»). Такі 
твори як «Сорока-білобока», «Котик і мишка», «Отак!» не-
суть у собі ще й елементи співогри. Приміром: у п’єсці «Соро-
ка-білобока» дітки імітують політ птаха, а у творі «Отак!» 
вчаться обробляти землю і саджати овочі. Ці інструмента-
льні мініатюри свідчать про розуміння автором дитячого 
світу. Різняться вони між собою характерами, настроями, 
жанровою і фактурною палітрою. Свої інструментальні тво-
ри з доданим текстом О. Залеський писав на вірші Богдана 
Даниловича, Катерини Перелісної, Олександра Олеся, Алли 
Коссовської, Ніни Бурик, Дніпрової Чайки, Ліди Гадай, 
Романа Завадовича, Якима Вечера, Василя Дубини, Василя 
Щурата, Петра Кізка, Богдана Даниловича, Тараса Шевченка, 
Ганни Черінь (Галини Грибінської). 

У хоровій спадщині композитора є твори з фортепіан-
ним супроводом («Колискова» на слова Світлани Кузьмен-
ко, «Поклін Іванові Франкові» на слова Уляни Кравченко, 
«Пісенька про журавля» на слова Леоніда Полтави, «Заспі-
вай мені пташечко» на слова Романа Завадовича) та компо-
зиції a cappella («Ласкавий наш Боже!» на слова Галини 
Чорнобицької, «За сонцем хмаронька пливе» слова Тараса 
Шевченка, «Усміхнися, сонечко», «Вечір» на слова Романа 
Завадовича, «Маленький хутір» на слова Івана Франка, 
«Коляда лісника» на слова Миколи-Богдана де Новіни-
Лучаковського). Написані вони переважно для двоголосого 
і триголосого складу. В окремих композиціях фортепіано 
відіграє роль гармонічно-фактурної підтримки, надає зву-
ковисотну опору для виконавців. Хорові твори a cappella 
дещо складніші, тут автор застосував поліфонічні прийоми, 
складні ритмічні фігурації та секундові ходи. 

Вагомою у творчості композитора є дитяча опера 
«Цвіркунчик» (у двох діях), яку О. Залеський написав на 
лібрето Катерини Перелісної [Залеський, 2020]. Опера пов-
ниться цікавим переплетенням сольних партій основних 
персонажів (Цвіркунчика, Жабки, Цвіркуна, Коника, 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

42 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

Джмеля, Бабки-Королеви), дуетів і терцетів Бджілок Жуків-
Рогачів і Метеликів, а супроводжує музично-драматичне 
дійство фортепіано. О. Залеський за допомогою музики 
майстерно дібрав образи кожному персонажу, партії випи-
сані у зручній для дітей теситурі. Сюжет опери цікавий 
і повчальний: він спонукає до добрих вчинків, не залишати 
в біді тих, хто потребує допомоги; вчить безкорисливої 
дружби й самопожертви. Ця історія перегукується і з окре-
мими реаліями діаспорного життя, адже спільна праця, 
підтримка, посвята себе спільноті й відчуття власної причет-
ності згуртовували наших краян у світі. 

У творчому доробку композитора є три музичні вистави, 
що увійшли до збірки: «Квіти веселкових кольорів» на слова 
Галини Чорнобицької з присвятою дитячому журналу «Весел-
ка». «Казка в торбинці» — більш драматична вистава, у якій 
музичні вставки сприймаються як своєрідне тло («Мотив каз-
ки», «Мотив мандрівки», «Мотив одчайдушка»), але трапля-
ються сольні («Пісня про корабель», «Пісня про літак») і дуетні 
(«Веснянка», «Пісня про дощик», «Хор квіток») вставки. До 
вистави «Кобзарева гостина» композитор написав фінальний 
номер «Гей на Січі…», який виконують усі учасники дійства. 

Твори О. Залеського для дітей мають національний 
колорит, тому досить часто у п’єсах можна почути окремі 
фольклорні мотиви. Частково це цитування фольклорних 
джерел чи своєрідні інтерпретації народних зразків, що 
переростають у самобутні композиції. Репертуар зі збірки 
спрямований на розвиток інструментально-виконавської 
майстерності, вокально-хорових і музично-драматичних 
навичок у дітей, він спрямований на духовне, естетичне й 
патріотичне виховання молоді, на чутливе сприйняття на-
вколишнього світу, його краси й барвистості, на формуван-
ня любові до рідного краю. Уперше опубліковані в Україні 
музичні композиції для дітей О. Залеського, сподіваємось, 
знадобляться педагогам музичного мистецтва у справі ви-
ховання талановитої творчої української молоді шляхом 
залучення до освітнього процесу й концертної практики 
музики Осипа Залеського, сповненої добра і краси. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 43 

Список використаної літератури 

1. Залеський О. С. Весно, весно, весняночко! // Веселка. 
1965. Ч. 4. С. 5. 

2. Залеський О. С. З мого життя // Альманах Станиславівської 
землі : у 2 т. Т. 2 : 1975–1985 / Наук. тов. ім. Т. Шевченка ; ред.-
упоряд. М. Климишин. Нью-Йорк ; Париж ; Сідней ; Торонто. 
1985. С. 122–133. 

3. Залеський О. С. Твори для дітей: фортепіанні, хорові ком-
позиції, опера «Цвіркунчик», музичні вистави [Ноти] : навч. посіб. 
/ ред.-упоряд.: О. А. Мичко-Білінська, О. М. Німилович. Дрогобич : 
Посвіт, 2020. 140 с. 

4. Карась Г. В. Музикознавча спадщина Осипа Залеського 
// Мистецтвознавчі записки. 2014. Вип. 25. С. 29–39. 

5. Лоза М. І. Професор Осип Залеський // Свобода. 1982. 
Ч. 75. С. 2. 

6. Таран І. М. Патріот і музикант Осип Залеський // Наукові 
записки Вінницького державного педагогічного університету 
імені Михайла Коцюбинського. Вип. 8 : Українська інтелігенція 
в роки незалежності України. Вінниця, 2004. С. 286–291. 

БУКАЛО Н. З. 

Тернопільський мистецький фаховий коледж імені Соломії 
Крушельницької; викладач-методист (Тернопіль, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0002-9683-9833 

МИСТЕЦЬКА ПІСНЯ У ТВОРЧОСТІ 

СТАНІСЛАВА ЛЮДКЕВИЧА 

І ВАСИЛЯ БАРВІНСЬКОГО 

Постаті двох корифеїв музичної культури Галичини 
відіграли виняткову роль у професіоналізації музичного 
мистецтва краю в перші десятиліття ХХ століття. Станіслав 
Людкевич і Василь Барвінський відомі композитори, педаго-
ги, музикознавці, активні громадські діячі, вони були не лише 
однодумцями, а й колегами і щирими приятелями. Творча 
співпраця двох яскравих і напрочуд талановитих особистос-
тей, композиторів — унікальне явище в музичній культурі. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

44 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

Співпраця Станіслава Людкевича (1879–1979) і Василя 
Барвінського (1888–1963) розпочалась 1913 року і тривала 
до останніх днів життя Василя Барвінського, перерісши в 
міцну дружбу. На сьогодні видано багато праць про твор-
чість цих композиторів: спогади, рецензії, наукові статті, які 
заслуговують на високу оцінку. 

Жанр мистецької пісні має важливе значення у твор-
чості С. Людкевича і В. Барвінського. Варто звернутись до 
першооснови виникнення цього жанру. В академічній музиці 
це найбільш розвинена форма для голосу й інструмента. 
Цей термін з’явився на початку XIX століття, коли фортепіано 
як інструмент сягає певної досконалості. Мистецька пісня 
втілює найкращі ідеали поезії, музичного мистецтва і компо-
зиторської вмілості. Вона яскраво передає настрій, драму, 
переживання. Фортепіанна партія — це не просто акомпане-
мент, а невід’ємна частина музичної канви. Немає іншої му-
зичної форми, щоб так поєднувала всі ці елементи в одне ціле. 

Перші мистецькі пісні належать німецькому композитору 
Францу Шуберту, який творив їх як поетично-музичну форму, 
а також Роберту Шуману, Йоганнесу Брамсу, Гюго Вольфу, 
Клоду Дебюссі, Антоніну Дворжаку, Станіславу Монюшку 
та іншим. Їхнім послідовником став Микола Лисенко, який 
чверть століття впроваджував жанр мистецької пісні як форму 
для озвучення найкращих поезій. Згодом його традиції про-
довжили Кирило Стеценко, Яків Степовий, Денис та Остап 
Січинські, Василь Барвінський, Станіслав Людкевич та інші. 

Велика заслуга в популяризації видання звукової ан-
тології мистецьких пісень українських композиторів нале-
жить Павлу Гуньці та «Ukrainian Art Song Project» (Канада), 
які дбають про збереження і поширення української музич-
ної спадщини. Проєкт заснований 2004 року з метою пошу-
ків і вивчення нотного матеріалу пісень, їх перевидання, 
концертного виконання та випуску студійних записів. Завдя-
чуючи цьому проєкту, Павло Гунька і його команда неодно-
разово виступали з музичними презентаціями в різних міс-
тах України, зокрема у Львові й Тернополі. 

В. Барвінський і С. Людкевич звертались до жанрів 
камерно-вокальної творчості протягом усього творчого життя. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 45 

На сьогодні відомо близько 20 пісень В. Барвінського і майже 
30 авторства С. Людкевича. Композитори звертались до пое-
тичної творчості Тараса Шевченка, Івана Франка, Лесі Укра-
їнки, Маркіяна Шашкевича, Миколи Куліша, Богдана Леп-
кого, Григорія Чупринки та інших. Їхня поезія приваблювала 
емоційністю, витонченим розкриттям почуттів і настроїв. 

За тематикою пісні композиторів можна розподілити 
на такі групи: 

— особистісна лірика, за образністю охоплює тради-
ційні пісні й лірико-драматичні монологи; 

— тема кохання, відтворення витончених душевних 
переживань героя; 

— ліричний музичний пейзаж з елементами зобра-
жальності, що посилюють рельєфність та емоційність пое-
тичних образів; 

— громадянська тема, утілена за допомогою деклама-
ційності як засобу психологізації музичного образу. 

У розкритті поетичного тексту В. Барвінський і 
С. Людкевич особливу роль надають фортепіанній партії, 
яка є не лише супроводом до співу, а набуває нових ознак — 
вступає в діалог із парією співака, передає його внутрішній 
стан, а в деяких піснях стає головним героєм. Таким чином 
композитори досягають компромісу поміж вокальною і фор-
тепіанною партіями щодо їх значення. 

С. Людкевич і В. Барвінський знаходять в жанрі вокаль-
ної мініатюри свій індивідуальний стиль, в основі якого — 
використання й переосмислення фольклору, національна 
своєрідність, широке коло музичних образів. Митці викори-
стовували надбання різних етнографічних груп, підкреслюва-
ли їх колорит, особливості й красу. Отже, у мистецьких піснях, 
як і в усій своїй творчості, композитори поєднали націо-
нальні джерела і традиції з досягненнями західноєвропей-
ських шкіл, підпорядкувавши їх своїй авторській ідеї. 

За філігранною відточеністю зразки мистецьких пі-
сень С. Людкевича і В. Барвінського є не тільки справжніми 
перлинами української музики, а й зразком для насліду-
вання іншими композиторами. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

46 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

Список використаної літератури 

1. Кияновська Л. О. Стильова еволюція галицької музичної 
культури ХІХ–ХХ ст. Тернопіль : Астон, 2000. 339 с. 

2. Пасічник Р. Е. Виставка «Василь Барвінський та Станіслав 
Людкевич» // Меморіальний музей Станіслава Людкевича. Офіцій-
ний сайт. URL: http//ludkevytch.in.ua (дата звернення: 25.01.2008). 

3. Шевчук-Назар Л. Й. Співак світової слави — Посол укра-
їнської музики в світі: Павло Гунька — невдовзі на рідних тере-
нах. URL: http://Opera.lviv.ua (дата звернення:10.06.2019). 

ВАВРИЩУК С. П. 

Національна музична академія України імені П. І. Чайковського; 
творчий аспірант кафедри хорового диригування; науковий кон-
сультант — О. О. Дерев’янченко, кандидат мистецтвознавства, 
доцент, доцент кафедри історії української музики та музичної 
фольклористики (Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0002-8875-1444 

ХОРОВИЙ ТЕАТРАЛІЗОВАНИЙ ПРОЄКТ 

«МИРОСЛАВ СКОРИК. СИМФОНІЧНІ ТАНЦІ»: 

ІСТОРІЯ СТВОРЕННЯ 

Наприкінці вересня 2021 року камерний хор «Київ» 
відзначив своє тридцятиріччя, а його керівник Микола 
Гобдич — шістдесятиріччя від дня народження. Програма 
концерту була досить різноманітною. Колектив представив 
чимало прем’єр, серед яких особливу увагу привернув теат-
ралізований номер «Мирослав Скорик. Симфонічні танці» 
для хору, солістів та ударних. Це новий твір, який на сього-
дні ще не висвітлений в науковій літературі. Цікаво, як ви-
ник цей проєкт, його назва, адже відомо, що у спадщині 
Мирослава Скорика немає не тільки хорового, а й симфоні-
чного твору з такою назвою. 

Автором ідеї та реалізатором цього проєкту є генераль-
ний директор і художній керівник камерного хору «Київ» 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 47 

Микола Гобдич, він зібрав три окремі твори Мирослава 
Скорика в один і здійснив їх перекладення для хору. За сло-
вами диригента, ідея проєкту в її остаточному варіанті сфор-
мувалась приблизно рік-півтора тому. Але перший імпульс 
виник задовго до того, коли він, вражений знаменитим 
«Іспанським танцем», здійснив його перекладення і планував 
виконати з хором «Київ» як окремий твір. Цим планам не 
судилось здійснитись, хоча з часом Микола Миколайович 
повернувся до ідеї виконання «Іспанського танцю», але вже 
як частини диптиху. Так розпочалися пошуки контрастного 
матеріалу для другої частини. Диригент переграв і переслу-
хав багато варіантів, але на той час нічого не зміг знайти. 

Подією, яка сприяла віднайденню ще одного твору для 
циклічного опусу, стала прем’єра опери Мирослава Скорика 
«Мойсей», яку М. Гобдич відвідав у Києві 2006 року. При 
першому, хоч і надзвичайно уважному прослуховуванні 
диригент нічого не знайшов. У якийсь момент у нього на-
віть опустились руки, він просив допомоги у М. Скорика. 
Той надав клавір і диск із записом опери. Переслухавши диск 
кілька разів, М. Гобдич одразу звернув увагу на «Повільний 
танець» із фіналу першої дії. Цей номер зацікавив диригента, 
він на основі клавіру і партитури опери здійснив перекла-
дення для хору. Так з’явився другий номер цьогорічного 
проєкту з новою назвою «Східний танець». 

Оскілки другий твір є повільним, стало зрозуміло, що 
на двох номерах зупинятись не варто. Диригент відчув, що 
потрібно додати номер, який яскраво представляв би україн-
ську ментальність автора, адже, на його думку, «Мирослав 
Михайлович є українцем надзвичайно високого духу. Це 
пов’язано не тільки з його родиною. Західна Україна відіграла 
певну роль у формуванні композитора, швидше ідеологіч-
ному, та й музикантському теж»1. 

Пошук третього твору зайняв найбільше часу. Диригент 
переграв і переслухав майже всі фольклорні композиції 

 
1 З інтерв’ю М. М. Гобдича С. П. Ваврищуку // Особистий архів 

С. П. Ваврищука. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

48 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

М. Скорика. Спочатку його увагу привернула музика до фі-
льму «Тіні забутих предків». Щоб більш детально розуміти 
музику «Гуцульського триптиху», у якому були використані 
авторські мелодії композитора, М. Гобдичу довелося здійс-
нити клавірний переклад симфонічної партитури. Робота 
виявилась марною. За словами диригента: «прекрасні ме-
лодії, але написані для кіно. Але в кіно є свої закони: плин-
ність, часовий простір. Там розвернутися неможливо»1. 

Випадково автор проєкту натрапив на «Карпатський 
концерт», твір 1972 року, який приніс композитору світову 
славу. М. Гобдич узяв симфонічну партитуру в диригента 
Володимира Сіренка і прослухав наявні записи. Зробивши 
деякі купюри в оркестровому варіанті, пізніше він усе пере-
клав для хору. Проблему підтекстовки, яка виникла на цьо-
му етапі, М. Гобдич вирішив за допомогою додавання вигу-
ків «дум, дам, чі-ді-рі-ді, гей», які він, родом із Гуцульщи-
ни, чув у різних співаків-імпровізаторів. 

Робота над перекладенням симфонічної партитури на 
хорову тривала довго, адже всі професійні музиканти зна-
ють, наскільки небезпечно щось змінювати у творах таких 
великих майстрів. Проте М. Гобдич мав уже такий досвід. 
Він переклав для хору a’cappella «Цвіт папороті» 
Є. Станковича і цикл «Музика поезій» В. Сильвестрова. Але 
музика М. Скорика інакша — жива, грайлива, тому робота 
затягнулась. Спочатку виконали комп’ютерний набір, пізніше 
перевірили все зроблене, а коли партитура була готова, її пе-
редали для ритмічного аранжування партії ударних Георгію 
Черненку. Так з’явився третій номер сюїти «Карпатський 
танець» і остаточно сформувався нотний матеріал хорового 
триптиху, названий «Симфонічні танці Мирослава Скорика». 

У ювілейному концерті 29 вересня твір було представ-
лено в театралізованому варіанті. Головна ідея автора проєк-
ту — відтворення звукових ефектів за допомогою людського 
тіла. В Іспанському і Карпатському танцях не задіяно жод-

 
1 З інтерв’ю М. М. Гобдича С. П. Ваврищуку // Особистий архів 

С. П. Ваврищука. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 49 

ного ударного інструмента. Це була основна вимога до ара-
нжувальника ударних партій Георгія Черненка, який вико-
ристав у партитурі плескіт долонь (високочастотні, середньо-
частотні, низькочастотні), стукіт ніг (стопа, носок, п’ятка, 
інколи задіяні обидві ноги), удари по колінах і стегнах, кла-
цання пальцями рук. Це значно розширило тембральну 
градацію звуків. Наприклад, диригент не уявляв собі Іспан-
ський танець з хлопками. Твір і без цього був ефектним і 
прекрасно звучав, але Г. Черненко запропонував додати до 
партитури плескіт долонь, і в результаті «Іспанський танець» 
став для виконавців не простішим від «Карпатського», 
а інколи навіть складнішим. 

Окремо варто сказати, що автор проєкту усвідомлює пев-
ні втрати, особливо тембральні, які неминуче виникають при 
перекладенні симфонічного партитури на хорову. Зокрема, 
у номері з опери «Мойсей» М. Скорика в симфонічному 
оркестрі грають унікальні інструменти: англійський ріжок, 
арфа, яку під час перекладення для хору замінили наєм. 

Порівняно із симфонічним оркестром у хорі значно 
обмеженіший регістровий діапазон, у якому неможливо 
використовувати звуки кінця другої октави або третьої, усе 
має перебувати в межах робочого вокального діапазону. 
Але на думку М. Гобдича, незважаючи на певні втрати, у 
цьому випадку «хорова культура отримала можливість но-
вого показу, нового поля відображення»1. 

Із бесіди з М. Гобдичем цікаво було дізнатися, що режи-
сером театралізованої постановки мав бути Вавиль Вовкун, 
але через його зайнятість цього не відбулося. Раніше хор 
«Київ» мав досвід театральної постановки з В. Вовкуном за 
відео, але тепер це було неможливо, адже триптих надто 
складний для виконання. Тому диригент вирішив співпрацю-
вати з режисером Сергієм Архипчуком, досі вони не працю-
вали разом. С. Архипчук відкрив багато нових речей, багато 
додав свого, що може тільки режисер, особливо для солістів 

 
1 З інтерв’ю М. М. Гобдича С. П. Ваврищуку // Особистий архів 

С. П. Ваврищука. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

50 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

переднього плану. Звичайно, є моменти, які не зовсім зручні 
для виконавців. Наприклад, ефектна сцена виходу опришка 
в кінці «Карпатського танцю». Можливо, надалі деякі мо-
менти будуть спрощуватись і вдосконалюватись, але для 
цього потрібно, на думку диригента, більше концертів. 

У доповіді було розглянуто деякі фрагменти з прем’єр-
ного виконання хорового театралізованого проєкту «Сим-
фонічні танці» М. Скорика 29 вересня 2021 року в Колонному 
залі імені М. В. Лисенка Національної філармонії України. 

Підсумовуючи, зазначимо, що театралізація — це одна 
з необхідних умов діяльності сучасного хорового колективу. 
В ідеалі, елементи хорової театралізації різною мірою мають 
бути навіть у виконанні строгої музики, але до цього потрібно 
дійти. Це може виявлятись у використанні костюмів, світла, 
рухів тощо. Хоровий театралізований проєкт «Симфонічні 
танці Скорика», репрезентований камерним хором «Київ», 
вкотре довів професіоналам і шанувальникам високого мис-
тецтва, що хоровий жанр має безмежні можливості. 

ВАРШАВСЬКА А. К. 

Національна музична академія України імені П. І. Чайковського; 
аспірантка кафедри історії української музики та музичної фолькло-
ристики; науковий керівник — М. Д. Копиця, доктор мистецтво-
знавства, професор, завідувач кафедри (Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0003-4808-6934 

АКТУАЛІЗАЦІЯ ПРОРОЧИХ ІДЕЙ 
ТАРАСА ШЕВЧЕНКА В КАНТАТІ «ПОСЛАНІЄ» 

АНТІНА РУДНИЦЬКОГО 

Композитори діаспори часто звертались до поезії Тараса 
Шевченка, утілюючи у своїх творах ностальгійні згадки про 
Батьківщину. Це переважно літургійні, вокально-інструмен-
тальні, кантатно-ораторіальні жанрів. У них відтворені образи 
героїв-вояків, філософів, мислителів, а також яскраві сторінки 
української історії — кантата «Мазепиним шляхом» Ігоря 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 51 

Білогруда, «Дві Літургії» Михайла Гайворонського, «Літургія» 
Зиновія Лавришина та «Літургія» Гліба Лапшинського тощо. 

Антін Рудницький неодноразово звертався до творчо-
сті Тараса Шевченка, писав твори — від вокальних мініатюр 
(«Три пісні») до масштабних хорових полотен («Гамалія», 
«Гайдамаки», «Посланіє»). У 1959 році виникла ідея напи-
сати твір на замовлення «Наукового товариства імені 
Т. Шевченка» в Нью-Йорку для концерту, присвяченого 
100-м роковинам Тараса Шевченка. Кантату «Посланіє» 
композитор завершив у травні 1960 року, її було опубліко-
вано за підтримки «Наукового товариства імені Шевченка», 
діючим членом якого композитор був із 1959 року. Концертна 
доля хорового твору склалася щасливо. Свідченням цього є 
його прекрасно видане ювілейне видання, яке було наді-
слане в Україну: у твердій обкладинці, надруковане гарним 
шрифтом і яскраво художньо оформлене. 

«Посланіє» стало тим твором, яким композитор пи-
шався до кінця життя. Із розмов автора роботи з сином Ро-
маном Рудницьким стає зрозумілим, що Антін Іванович був 
цілком задоволений роботою і тим, що всі його музичні за-
думи втілились у творі. 

Для створення лібрето А. Рудницький обрав рядки, 
близькі його задуму, центральній драматургічній ідеї, а са-
ме: «Доборолась Україна», «Схаменіться! Будьте люде, / Бо 
лихо вам буде», «Обніміте ж, брати мої», «І потече сторіка-
ми Кров у синє море», «Розкуйтеся, братайтеся». Ці афори-
стичні вислови відповідали соціально-політичному стану в 
Україні після Другої світової війни. 

Для аналізу поезії і кантати визначено смислові конс-
танти з шевченківської лексики — слово, ідеал, родина, 
охарактеризовано їх музичне наповнення. Поетичний текст 
розподілений на фрази і синтагми, які автор за допомогою 
розділових знаків виокремлює із загального тексту, виводячи 
смисловий ряд за допомогою синтагматичних наголосів, тоб-
то якщо прочитати лише їх, одразу зрозумілий глибокий сенс. 

Шевченкове «слово» пророче і відкриває істину не-
зрячим, глухим і німим, захищає убогі душі й долітає завжди 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

52 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

до Господа. Поет усвідомлює, що без національно свідомої 
еліти, без тих, хто схилив голову, забувши про біди і кривди 
без рідного народу, не відродити рідний край і не розбудити 
від сну національного забуття. Єдність і відсутність диферен-
ціації в ідеальній спільноті найкраще втілюється в образі 
нації як спільного дому: «Розкуйтеся, братайтеся». 

«Ідеальні» відносини у країні поет убачав у здатності 
національної душі відкритися порозумінню, злагоді, дотри-
манні єдиної думки та національної єдності: «Обніміться ж, 
брати мої!». 

До категорії «родина», а точніше до її розколу, нале-
жать фрази, що передають внутрішньодержавний розбрат: 
«Кайданами міняються», «Правдою торгують», «І Господа 
зневажають». 

Твір має чотири частини. Перша — складається з двох 
розділів: гомофонно-гармонічного (двочастинна форма) та 
поліфонічного (фуга). Вона драматичного характеру, зма-
льовує післявоєнний важкий стан України. Перша частина 
вміщує в себе смислові константи слово та родина. Друга — 
найменша за масштабами, написана у двочастинній формі. 
Загальний музичний образ частини спокійний, елегійно 
сентиментального характеру, з нотками ностальгічних пе-
реживань «Нема на світі України, немає другого Дніпра!». 
Третя частина — кульмінація драматургії, А. Рудницький 
відтворює Шевченкові пророчі застереження: «І потече сто 
ріками кров у синє море». Завершальна четверта частина — 
розв’язання конфлікту з утвердженням головних ідей твору 
«Учітеся, брати мої». 

Музичний матеріал кантати свідомо побудований зі 
збереженням традицій Лисенкових високих кантатно-орато-
ріальних жанрів. У творі переважають кварто-квінтові інтона-
ції закличного типу, мелодичний матеріал близький до на-
ціональних інтонаційних джерел, Шевченкові узагальнені 
фрази відтворено речитативно-декламаційними інтонаціями. 

Символічним є і введення цитати із твору 
М. Вербицького «Ще не вмерла Україна», який на той час 
був заборонений у Радянському Союзі. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 53 

Кантата «Посланіє» — це знаковий твір у мистецькій 
еліті української діаспори США. Твір гучною хвилею проко-
тився багатьма містами Америки й Канади. Обрана поема 
Тараса Шевченка свідчить про сум і тугу за Батьківщиною, 
яку композитор передав досить щемливо й переконливо. 

Отже, ствердимо, що А. Рудницький ретельно підій-
шов до музичного прочитання кожного слова. Аргументи 
на користь цього твердження: передача музичними засоба-
ми складу, інтонацій і наголосу слова; дотримання всіх зу-
пинок та цезур; демонстрація емоційного піднесення та 
спаду за допомогою фактурно-гармонічних прийомів. 

Кантата А. Рудницького відіграла важливу роль в об’єд-
нанні українських національних сил не тільки у США, а й 
у Європі, Австралії, Канаді. Цим було доведено, що Україна це 
держава, і віра в неї ніколи не згасне в серцях і душах укра-
їнського народу — як в діаспорі, так і в материковій Україні. 

ВАСИЛИК С. М. 

Інститут мистецтвознавства, фольклористики та етнології 
імені М. Т. Рильського НАН України; молодший науковий спів-
робітник (Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0002-7372-2798 

ІНТЕРПРЕТАЦІЯ ПОЕЗІЇ БОГДАНА ЛЕПКОГО 

У ВОКАЛЬНІЙ МУЗИЦІ УКРАЇНСЬКИХ 

КОМПОЗИТОРІВ 

Богдан Сильвестрович Лепкий (1872–1941) — україн-
ський поет, прозаїк, публіцист, художник, літературознавець, 
критик, видавець, педагог, перекладач, творчість якого трива-
лий час була не доступна для ознайомлення. Через замовчу-
вання доробку Б. Лепкого більшість музичних творів на слова 
поета залишаються малодослідженими й зрідка виконува-
ними. Його універсальність формувалася в умовах багатое-
тнічного галицького середовища, під колосальним впливом 
української та польської культур. Власне, універсальність 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

54 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

можна трактувати як характерну тенденцію європейського 
модернізму. Це об’єктивно простежується у творчості пред-
ставників польської національної культури —Станіслава 
Виспянського, Ципріана Каміля Норвіда, Станіслава Вітке-
вича і Бруно Шульца. 

Літературну творчість Б. Лепкого розглянуто в мо-
нографії польської вченої Агнєшки Габрієли Матусяк «У 
колі української сецесії»1 (2016) про творчу поетику письмен-
ників «Молодої Музи», до якої належав і Б. Лепкий. Пер-
шою спробою в українському літературознавстві інтерпре-
тувати його письменницький доробок завдяки «живописним 
матрицям в контексті українсько-польських взаємин та ку-
льтурної свідомості межі XIX–XX століть» [Мочернюк, 2018, 
c. 73) є монографія Наталії Гавдиди «Літературно-
малярський дискурс творчості Б. Лепкого» (2012). В україн-
ському музикознавстві творчість поета в контексті доробку 
В. Барвінського дослідила львівська музикознавця Лілія На-
зар-Шевчук (2018). 

В українській культурі не так багато митців-універсалів, 
які б своєю творчістю демонстрували інтермедіальність, 
а дослідження їхньої творчості в контексті проблеми корес-
понденції, взаємодії та синтезу мистецтв і поготів. Найвідо-
мішим представником мультиталантів України є Тарас Шев-
ченко, на формування якого мали великий вплив представ-
ники різних слов’янських культур. Багато пісень на слова 
поета фольклоризувались і побутують як народні. 

Зв’язок Б. Лепкого з культурним середовищем «Молодої 
Польщі», безпосереднє спілкування з С. Виспянським, трива-
ла праця (протягом 1899–1914, 1925–1941) у Кракові не тільки 
вплинули на його творчу особистість, а й надали змогу україн-
ським митцям сприйняти культурні тенденції Західної Європи. 

Проблема інтермедіальності мало розроблена в укра-
їнській науці, хоча в кінці ХХ — на початку ХХІ століть зна-

 
1 Matusiak A. G. W kręgu secesji ukra--ińskiej. Wybrane problemy 

poetyki twórczości pisarzy “Młodej Muzy”. Wrocław : Wyd-wo. Universytetu 
Wrocławskiego, 2006. 394 s. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 55 

чно посилилось зацікавлення цією проблематикою1. Інтерп-
ретація музичних творів, згідно з концепцією відкритого 
твору Умберто Еко, передбачає наявність множинності ін-
терпретації тексту. Ідеться про семантичний механізм гене-
рації інтерпретаційної різноманітності художнього твору як 
комунікацію між творцем і реципієнтом, використання того 
ж коду дешифрування символів, подвійне шифрування. 
Тобто виконавець, виконую-
чи / прочитуючи / переживаючи художній твір, стає його 
співтворцем [Еко, 2004, с. 83]. 

Використання «поетики» образотворчого мистецтва в 
літературному творі виявляється передусім у колористиці й 
візуальній асоціативності. У Б. Лепкого варто виокремити 
міжжанрові паралелі пейзажу й елегії. Засвоєння поезії ін-
шим видом мистецтва — музикою, власне, й виводить нас 
на нове інтерпретаційне коло, адже поєднання двох видів 
мистецтва — поезії і музики — є своєрідним трансфером 
художніх образів (щодо поезії Б. Лепкого) — надзвичайно 
візуальних, отілеснених образів. 

До слів Б. Лепкого, за нашими підрахунками, є майже 
50 звернень українських композиторів, проте хотілося б ви-
ділити солоспіви С. Людкевича «Черемоше, брате мій» і 
«День і ніч падуть сніги» та «Вечором в хаті», «В лісі» 
В. Барвінського. У солоспівах С. Людкевича виявляється 
талант композитора до найтонших реакцій на картинну образ-
ність поетичного тексту, що спричиняє, зокрема, вкраплення 
звукозображальних моментів у психологічно насиченій тка-
нині. Так, у «Черемоше, брате мій» фортепіанна фактура пе-
редає картину бурхливих хвиль гірської ріки. Речитативною 
декламаційністю, типовими для обрядового пісенного фольк-
лору зворотами мелодії та інтонацями дорійського мінору під-
креслено схвильованість, внутрішній неспокій та експресію 
поезії [Якубяк, 1972, c. 47]. Власне, цей солоспів С. Людкевича 
від часу створення і до сьогодні виконується найчастіше. 

 
1 У руслі інтермедіальних досліджень написані монографії 

Л. C. Генералюк [2008], Н. Мочернюк [2018], С. Маценки [2014; 2017]. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

56 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

У солоспіві «День і ніч падуть сніги» композитор засо-
бами музичної виразності філігранно передає картину зимо-
вої природи, характерне нагнітання песимістичної атмосфе-
ри — утілення образу зимового пейзажу, сніжної завірюхи й 
пронизливого вітру (арпеджований супровід з опорою на 
тоніку і домінанту, сенквенційні ходи в мелодичному міно-
рі, побудова мелодичної лінії на звуках тонічного тризвуку 
із завершенням фрази верхньою тонікою та спаданням на 
октаву) зіставляється з контрастним образом розквітання 
природи, співу пташок (модуляція в однойменний мажор, 
стакатні проведення коротких фраз на головних тризвуках 
у супроводі, наближення мелодики до веснянок). 

Диптих «Вечером в хаті» та «В лісі» В. Барвінський 
написав 1910 року і присвятив поетові. Цей твір є неперевер-
шеним зразком музично-поетичних полотен [див.: Назар-
Шевчук, 2018, c. 51]. Якщо «Вечером у хаті» втілює настрої 
розчарування, безвиході, пасивність, зневіру, що асоціюється 
з вечірніми сутінками, то «В лісі» — відтворено настроєвий 
пейзаж, залюбленість у природу. Одноманітність тріольного 
руху супроводу, хроматизація, монотонність, речитатив-
ність мелодії, тяжіння до статики у «Вечером у хаті» втілює 
настроєвість і образність нудьги на противагу складній се-
мантичній композиції «В лісі», що тяжіє до наскрізності1. 

Інтермедіальність творчості Богдана Лепкого в кон-
тексті музичного мистецтва, багатогранність його мистець-
кого обдарування, як носія полікультурного коду, є не тіль-
ки виявом синтезу мистецтв, джерелом для нових мистець-
ких творів, а й для нових інтерпретацій. 

Список використаної літератури 

1. Гавдида Н. І. Літературно-малярський дискурс творчості 
Богдана Лепкого : монографія. Київ : Смолоскип, 2012. 228 с. 
(Серія «Українські студії»). 

2. Генералюк Л. С. Універсалізм Шевченка. Взаємодія літе-
ратури і мистецтва. Київ : Наук. думка, 2008. 544 с. 

 
1 Детальний аналіз див. у статті Л. Й. Назар-Шевчук [2018]. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 57 

3. Еко У. Роль читача. Дослідження з семіотики текстів 
/ пер. з англ. М. О. Гірняк. Львів : Літопис, 2004. 384 с. 

4. Матусяк А. Г. У колі української сецесії (Вибрані проб-
леми поетики письменників «Молодої Музи») / пер. з пол. 
Л. М. Демської Будзуляк. Львів : ЛА «Піраміда», 2016. 404 с. 

5. Маценка С. П. Метамистецтво: словник досвіду терміно-
творення на межі літератури й музики. Львів : Апріорі, 2017. 120 с. 

6. Маценка С. П. Партитура роману / Львівський нац. ун-т 
ім. Івана Франка. Львів, 2014. 528 с. 

7. Мочернюк Н. Д. Поза контекстом. Інтермедіальні стратегії 
літературної творчості українських письменників-художників 
міжвоєння. Львів : Вид-во Львівської політехніки, 2018. 392 с. 

8. Назар-Шевчук Л. Й. Символістичні тенденції в творчості 
Василя Барвінського. Твори на слова Богдана Лепкого // Українська 
музика. 2018. № 4 (30). С. 47–63. 

9. Якубяк Я. В. Солоспіви С. Людкевича // Українське музико-
знавство : наук. метод. зб. Київ : Муз. Україна, 1972. Вип. 7. С. 39–57. 

ВЕЛИЧКО-СОЛОМЕННИК З. Ю. 

Національна музична академія України імені П. І. Чайковського; 
викладач кафедри хорового диригування, здобувач кафедри історії 
української музики та музичної фольклористики; науковий керів-
ник — М. Д. Копиця, доктор мистецтвознавства, професор, заві-
дувач кафедри (Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0002-4090-3920 

МИСТЕЦТВО ТЕХНІКИ ДИРИГУВАННЯ 

ПАВЛА МУРАВСЬКОГО 

Павло Іванович Муравський — патріарх хорового мис-
тецтва України ХХ–ХХІ століть, легенда української співочої 
культури, видатний і неперевершений майстер чистоти інто-
нації і тембральної краси хору. Маестро мав 80-річний досвід 
виконавської й педагогічної діяльності, з них 49 років викла-
дав на кафедрі хорового диригування і керував студентським 
хором Київської консерваторії (нині НМАУ ім. П. І. Чайков-
ського). За цей час П. Муравський виховав плеяду хормейс-



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

58 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

терів, диригентів, майстрів диригентсько-хорового мистецт-
ва України й світу. Співаючи в студентському хорі, методику 
Муравського засвоїли і продовжують упроваджувати тисячі 
його випускників — керівників хорових колективів, виклада-
чів, виконавців. Видатні його заслуги були відзначені держа-
вою: Герой України, народний артист України, лауреат Наці-
ональної премії України імені Тараса Шевченка, Премії НАН 
України імені В. І. Вернадського, нагороджений орденами 
«За заслуги» ІІ ступеня та Святого Володимира Великого, 
кавалер Почесної відзнаки Президента України. 

Постать П. Муравського привертала увагу музикознав-
ців, діячів культури і мистецтва. У монографічному досліджен-
ні Ольги Бенч «Павло Муравський: Феномен одного життя» 
(2002) ґрунтовно проаналізовано його мистецьку діяльність 
в історично-біографічному аспекті. Навчально-педагогічну і 
концертно-просвітницьку роботу висвітлено у фундаменталь-
ній праці Анатолія Лащенка «З історії київської хорової шко-
ли» (2007). Особливості стилістики виконавської майстерності 
П. Муравського досліджено в дисертації Юлії Ткач «Індиві-
дуальний виконавський стиль диригента-хормейстера: теоре-
тичний та практичний аспекти (на прикладі Національної 
заслуженої академічної капели України “Думка”)» (2012). 

У працях і спогадах сучасників розкрито біографічні фак-
ти життя маестро, його методику роботи над технологією хо-
рового звучання, чистотою вокального інтонування, розгля-
нуто питання навчально-методичної та організаційної роботи 
диригента в хоровому класі. Утім, своєрідність техніки дири-
гування П. Муравського недостатньо висвітлені в літературі, 
проблеми виховання диригента як виконавця в його хоровій 
школі залишились поза межами наукових досліджень. Ви-
вчення й узагальнення принципів диригентської майстерності 
видатного хормейстера — завдання цієї наукової розвідки. 

П. Муравський — один із фундаторів київської школи 
диригування. Він мав індивідуальний стиль мануальної техні-
ки: його жести були завжди лаконічними, економними і 
вольовими; він володів відчуттям вокальності мануальної 
лінії і хорової технології. У своїй теорії мистецько-педагогічної 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 59 

школи він виділяє два основних етапи розвитку і вдоскона-
лення техніки диригування: 

1) відпрацювання жестів у класі з фаху «під рояль» із 
професійними концертмейстерами; 

2) практичне застосування диригентсько-виконавської 
техніки в роботі зі співаками хорового колективу. 

За його твердженням, після розучування твору в класі 
з фаху під супровід фортепіано необхідно вміти спрямувати 
зусилля на репетиційну роботу зі співаками хору, адже 
«…кваліфіковані піаністи грають хоровий твір у темпах, 
зазначених у партитурі. Студент-хормейстер має можливість 
диригувати в тих темпах і до тих темпів звикає. А для розучу-
вання з хором хорових творів треба обов’язково пристосувати-
ся, перебудуватися…» [Муравський, 2014, с. 99]. Він пропо-
нував процес розучування твору здійснювати тільки в повіль-
ному темпі. Тому диригування хормейстера на цьому етапі 
буде спрямоване на особливості звуковедення, вокальності, 
лінеарності, точності ауфтактів. Жести мають допомагати 
одночасному вокальному диханню хору, інтонаційній злаго-
дженості, кантилені, тобто бути пов’язані з технологією хо-
рової роботи на початковому етапі розучування твору. 

За настановами педагога, в умовах роботи з хоровим 
колективом диригент-хормейстер має розподіляти роботу 
на такі етапи: 

1) розучування матеріалу за партіями; 
2) художня інтерпретація твору під час зведених репе-

тицій повного складу хору; 
3) концертне виконання хорової композиції. 
На етапі розучування твору з хором диригент має за-

класти основу точно вивіреного вокального інтонування й 
академічного тембру, побудувати міцний співочий фунда-
мент для подальшої художньої роботи над твором. Для цього 
хормейстеру необхідно в повільному темпі, впівголоса деталь-
но й ґрунтовно вивчати твір за партіями з мінімальною амп-
літудою диригентського жесту і максимальною наповненістю 
ліній диригентської схеми кантиленою. «На чорнових репе-
тиціях потрібно менше тактувати руками, а більше тягнути 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

60 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

звук, і це диригент має відчувати в руках», — радив Павло 
Іванович [2014, с. 82]. 

Важливою умовою виконавської техніки диригування 
на цьому етапі є вміння передати за допомогою диригент-
ського жесту характер плавного звуковедення, щоб домогтися 
хорової кантилени, зв’язного поєднання звуків в єдності 
академічного тембру і чистої вокальної інтонації. Маестро 
зазначає: «При вивченні твору по партіях диригентська 
рука не тільки допомагає, а й гальмує, бо на всіх ауфтактах 
звук у співаків стягується на стихійне diminuendo, створюють-
ся звукові “конуси”. Диригент має знати це й уникати такого 
явища» [Муравський, 2014, с. 104]. Тому важливо стежити 
за нерозривністю ліній диригентської схеми, наповненістю 
жесту і співучістю міждольових ауфтактів, зберігаючи ціліс-
ність звучання хорової горизонталі. 

На етапі художньої інтерпретації твору, Павло Івано-
вич радив звертати увагу на роботу над драматургією і засо-
бами музичної виразності — над фразуванням, штрихами, 
динамічними відтінками й агогічними градаціями. Дири-
генту необхідно за допомогою мануальної техніки передати 
всі нюанси, зазначені в партитурі, та особливості інтерпре-
тації твору. Він зазначав: «Кожний рух руки має відповіда-
ти характеру музики. Наприклад, legato краще диригувати 
всією рукою, а non legato — частиною руки, а staccato краще 
диригувати однією кистю» [Муравський, 2014, с. 127]. Щодо 
роботи над темпоритмом, він радив хормейстерам: «Рухи 
руки не мусять бути однакові: на стійких долях такту вони 
більші, а на нестійких — значно менші» [с. 129]; і далі: «усі 
штрихи, нюанси, динаміку, темпи, які помічені в партитурі, 
повністю виконувати вже на загальних репетиціях» [с. 124]. 

Що стосується етапу концертного виконання хорової 
композиції, Павло Іванович наголошував, що високохудож-
нього виконання хорових творів можна і треба досягати 
лаконічними і змістовними рухами диригентського апара-
ту, зберігаючи виразність мануальної техніки. Також важ-
ливо уникати надто великих диригентських жестів, які мо-
жуть спровокувати артистів хору на напружене звучання 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 61 

(форсування звуку) та «відволікати слухачів від сприй-
мання, слухання хорових творів» [Муравський, 2014, с. 130]. 
Маестро наголошував, що «на концертах необхідно диригу-
вати музично, лаконічно, не відволікаючи увагу слухачів, 
глядачів на своє диригування. Навпаки, треба дати їм можли-
вість зосередити свою увагу на сприйманні музики» [с. 101]. 

Павло Іванович Муравський стверджував, що професія 
диригента-хормейстера є «найскладнішим музичним фахом» 
[2014, с. 132]. Для хормейстерської діяльності необхідно ма-
ти особливий талант і обдарування, яскраві індивідуальні 
здібності, спрямовані на роботу з хоровим колективом. Він 
стверджував: «Диригентська спеціальність досить складна, і 
щоб стати диригентом-хормейстером високого професійного 
рівня, необхідно крім музичних здібностей, мати велике 
бажання, велику любов і працездатність» [с. 119]. Професор 
часто нагадував студентам кафедри хорового диригування 
НМАУ ім. П. І. Чайковського: «Називатися диригентом необ-
хідно заслужити наполегливою і великою працею, постійно 
вдосконалюючи свої практичні навички» [с. 127]. 

Легендарний хормейстер, майстер хорової справи Павло 
Муравський виховав диригентів-хормейстерів, видатних 
творчих лідерів, які своєю виконавською діяльністю віддзер-
калюють видатну диригентсько-хорову школу Маестро. 

Список використаної літератури 

1. Бенч О. Г. Павло Муравський: феномен одного життя. 
Київ : Дніпро, 2002. 662 с.: фотоіл. 

2. Лащенко А. П. З історії київської хорової школи. Київ : 
Муз. Україна, 2007. С. 70–83, 170–174. 

3. Муравський П. І. Моя хорова школа. Методика акапельного 
хорового співу. До 100-річчя від народження й 80-річчя мистецько-
педагогічної діяльності / ред-упоряд. О. Шокало. Київ : Просвіта, 
2014. 384 с. : фото. 

4. Ткач Ю. С. Індивідуальний виконавський стиль диригента-
хормейстера: теоретичний та практичний аспекти (на прикладі На-
ціональної заслуженої академічної капели України «Думка»): 
дис. … канд. мистецтвознавства : 17.00.03 Музичне мистецтво 
/ Нац. муз. акад. України ім. П. І. Чайковського. Київ, 2012. 20 с. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

62 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

ВОЛОСАТИХ О. Ю. 

Національна музична академія України імені П. І. Чайковського; 
кандидат мистецтвознавства, доцент, доцент кафедри історії україн-
ської музики та музичної фольклористики (Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0003-3713-4187 

МАТЕРІАЛИ АРХІВУ КОМПОЗИТОРА 
ЯК ДЖЕРЕЛО РЕКОНСТРУКЦІЇ ТВОРЧОГО ЗАДУМУ 

(НА ПРИКЛАДІ ТВОРЧОСТІ ВІКТОРА КОСЕНКА) 

Доробок багатьох українських композиторів першої 
третини ХХ століття ще й досі фактично становить «білу 
пляму» для вітчизняного мистецтвознавства. Не опубліко-
вані повністю (і, відповідно, не уведені в обіг) епістолярій 
і мемуари, попередні робочі матеріали (ескізи й нотатки), 
різноманітні документи особових архівів тощо. Проте саме 
такі, здавалося б, другорядні джерела надають можливість 
цілісно осмислити значення митця, розширюють контекст, 
у якому слід розглядати його доробок. 

Зокрема, досі не видані авторські матеріали спонука-
ють до цікавих спостережень над формуванням концепції 
циклу «24 дитячих п’єс для фортепіано» Віктора Косенка. 
Архівні рукописи свідчать про досить суттєві розбіжності 
з відомою версією, навіть за найпершим повним виданням 
1938 року. Вочевидь, початковий задум зафіксовано в руко-
пису на 32-рядковому партитурному папері, який містить 
25 музичних фрагментів-ескізів, у більшості з них можна 
впізнати варіанти частин циклу, відомих сьогодні. Перші 
12 фрагментів позначені номерами, вони загалом тотожні 
остаточній нумерації циклу. Виняток становлять номери 3 і 4. 
Соль-мажорну «Піонерську пісню» тут заміщує матеріал, 
який згодом перетвориться на «Марш будьонишів», хоча її 
ескіз, безпосередньо близький до остаточної версії, так само 
міститься наприкінці рукопису. На місці майбутньої ліричної 
перлини циклу — «Української народної пісні» — вміщено 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 63 

незнаний, за виданою версією, матеріал у розмірі 2/4. У ру-
копису немає й начерків до опублікованої «Мазурки» 
(№ 20), «Танкової» (№ 21), «Казки» (№ 22). Щоправда, 
до-мінорну п’єсу з цієї версії циклу споріднює з «Мазур-
кою» наскрізне використання пунктирного ритму. 
Фа-мажорна частина, на відміну від маршової п’єси в оста-
точному варіанті, тут нагадує скоріш повільний вальс. 

Інша версія — біловий рукопис під назвою 
«25 дитячих п’єс для фортепіано ІІ та ІІІ ст.», на першому 
аркуші якого міститься штамп Народного комісаріату осві-
ти й резолюція Голови музсекції Всеукраїнського револю-
ційного комітету (ВРК) з дозволом на їх виконання. Усі час-
тини циклу пронумеровані, більшість має написані олівцем 
програмні назви (російською). У такому вигляді опус 
(на музичному матеріалі згаданого рукопису) уже виразно 
нагадує цикли фортепіанних п’єс, відомі вже в історії євро-
пейської музики — «Альбом для юнацтва» Роберта Шумана, 
«Дитячий альбом» Петра Чайковського, «Дитячий куточок» 
Клода Дебюссі тощо. Назви частин здебільшого тотожні або 
безпосередньо близькі до тих, що відомі за пізнішими ви-
даннями, проте деякі вносять додаткові змістовні нюанси. 
Зокрема, варіант назви № 2 («Попрыгунья-стрекоза») відси-
лає до сюжету байки Івана Крилова. Недансантність «Вальсу» 
(№ 6) наголошує в рукопису програмна назва «У разбитой 
игрушки». Конкретизується, що власне відбувалося «Ранком у 
садочку» (№ 7) — виявляється, стрибали «Верхом на палоч-
ке», а «Польки» (№ 10), мабуть, навчала бабуня («Бабушкина 
полька»). Деякі назви ще більш розбіжні: у цьому варіанті, 
за початковим «внутрішнім сюжетом циклу» (історією, яку 
утворюють його окремі частини), маленький герой не зби-
рається «В похід», а, мабуть, перебуває в стані приємного 
очікування, радісної нетерплячки, бо «Завтра в школу», до 
того ж, він серйозно захоплюється спортом (№ 17 «Скака-
лочка» тут має назву «На стадион!»). Кумедна пригода, 
змальована в «Гуморесці», очевидно, відбувалась під час 
прогулянки — «На лугу». Дізнаємося, якою саме могла бути 
«Балетна сценка» (№ 18) — персонажі виконували «Серенаду». 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

64 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

У такому вигляді цикл українського композитора мав непо-
одинокі паралелі з твором Клода Дебюссі — окрім наявності 
в його складі «Серенади», цикли споріднені дидактичними 
токатами («Doctor Gradus ad Parnassum» і «Детская токката», 
якими досить символічно починаються і завершуються згада-
ні послідовності п’єс), колисковою (а також образом м’якої 
іграшки — слоненяти і ведмедика відповідно), зображуваль-
но-програмною п’єсою з жанровими ознаками токати 
(«Сніг танцює» і «Дощик»), пасторальною тематикою 
(«Маленький пастух», «Пастораль») тощо. 

Отже, звернення до попередніх авторських матеріалів 
збагачує наші уявлення про поступове увиразнення творчого 
задуму композитора. Дещо коригується усталений погляд 
на специфіку композиторського методу В. Косенка, відпо-
відно до якого, твори записувались переважно на етапі оста-
точного формування ідеї, майже без чернеток і варіантів. 
У цьому випадку виявлені чернеткові записи являють со-
бою практично завершені п’єси, які згодом зазнавали від-
бору, штрихових, теситурних, зрідка — ладогармонічних 
змін. Змінювалась і циклічна послідовність, переформато-
вувалась, доповнювалась уведенням додаткового нового 
матеріалу, уточнювались назви. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 65 

ГУСАРЧУК Т. В. 

Національна музична академія України імені П. І. Чайковського; 
доктор мистецтвознавства, доцент, професор кафедри історії укра-
їнської музики та музичної фольклористики (Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0001-8067-4010 

ПОТРІЙНА АВТОРСЬКА АТРИБУЦІЯ 
В ДУХОВНО-МУЗИЧНІЙ СПАДЩИНІ 

ДОБИ КЛАСИЦИЗМУ: ДЖЕРЕЛОЗНАВЧИЙ 

І СТИЛЬОВИЙ АСПЕКТИ 

Епоха класицизму в історії української музики спра-
ведливо визначається як золота доба хорового мистецтва, 
адже вона позначена творчістю видатних композиторів Андрія 
Рачинського, Максима Березовського, Дмитра Бортнянського, 
Артемія Веделя, Степана Дегтярьова. Саме у другій половині 
ХVІІІ століття народжується і досягає розквіту нова історична 
модель духовного концерту, відбувається формування інди-
відуальних композиторських стилів, спостерігається суб’єкти-
візація, ліризація, поступове увиразнення національного 
характеру музики. Індивідуалізація творів безпосередньо 
пов’язана із закріпленням авторства, однак цей процес ще 
не досягає остаточної фази стабілізації. Про це свідчить 
значна кількість проблемних з боку авторства творів, які ще 
й сьогодні залишаються актуальним полем для досліджен-
ня. Методи, які при цьому використовують сучасні дослід-
ники, є різними — це й суто джерелознавчий підхід, і ком-
паративний текстологічний, і стильовий аналіз. Звісно, 
найбільш достовірні результати можуть бути досягнуті при 
комбінованому використанні усіх можливих підходів. 

Ситуації, які потребують дослідження авторства, трап-
ляються різні. У більшості випадків наявна суперечлива 
(різна в різних джерелах) авторська атрибуція. Іноді її може 
й не бути, проте виникають сумніви щодо адекватності атри-
буції через невідповідність особливостей твору певному 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

66 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

композиторському стилю або навіть стилю епохи. Урешті, є 
значний масив анонімних творів, сам факт наявності якого 
підтверджує й підкреслює незавершеність процесу станов-
лення інституту авторства у згадану епоху. Іноді ж серед 
анонімних композицій виявляються твори відомих авторів. 
Можна було б, пояснюючи причини такої ситуації, послати-
ся на специфіку музики церковного призначення, особли-
вості її функціонування, однак проблема авторської атрибу-
ції актуальна стосовно музичної спадщини ХVІІІ століття 
загалом, що яскраво підтверджує сьогодні полеміка щодо 
авторства двох симфоній загадкового сеньйора Beresciollo. 

З багатьма випадками сумнівної авторської атрибуції 
стикаються дослідники творчих спадщин Артемія Веделя і 
Степана Дегтярьова. Мабуть, з-поміж творів саме цих ком-
позиторів трапляється найбільше збігів і перехрещень, що й 
не дивно, адже митців об’єднує час, належність до української 
пісенної традиції, класицистична основа творчого стилю з 
ознаками передромантичних тенденцій, вплив (хоча й різний) 
західноєвропейської музики. Безпосередньо ж виникненню 
проблем з авторською атрибуцією могли посприяти такі 
чинники, як можливість особистого спілкування під час 
служби А. Веделя у Москві та несприятливі умови розпов-
сюдження творів обох композиторів — прижиттєвого (через 
кріпосний стан С. Дегтярьова) та посмертного (через трива-
лу заборону на видання й виконання творів А. Веделя). Поза 
сумнівом, отже, не останню роль тут відіграла трагічна доля 
обох митців, а окрім цього — зміна парадигми духовної му-
зики в Російській імперії у ХІХ столітті, що позначилося на 
ставленні до спадщини попередньої епохи як до такої, що не 
відповідає духу російської православної церкви. Увесь цей 
комплекс обставин і спричинив розбіжності у визначенні 
авторської атрибуції творів, коли їх нарешті почали видава-
ти у перші десятиліття ХХ століття. 

Безпосереднім відгомоном тодішнього стану видавничої 
справи стало, зокрема, виконання численних концертів під 
іменем Артемія Веделя 1987 року, які наступного року були 
записані на платівки (Камерний хор імені Бориса Лятошин-



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 67 

ського під управлінням Віктора Іконника). Стосовно авторства 
семи з тих концертів виникли сумніви через їхню невідповід-
ність стилю творів, відомих з автографічної партитури 
А. Веделя [Гусарчук, 1999, c. 88]. Пізніше ці сумніви отримали 
підтвердження в дослідженні Андрія Кутасевича, який шля-
хом порівняння стилів С. Дегтярьова й А. Веделя зробив 
висновок про належність шести з цих концертів (а також де-
яких інших творів) Степану Дегтярьову [2015]. Це такі концер-
ти: «Благословлю Господа, вразумившего мя» (ре мажор), 
«Величая величаю Тя, Господи» (мі-бемоль мажор), «Господи, 
Боже мой, на Тя уповах» (сі-бемоль мажор), «Доколі, Господи» 
(фа мінор, чотиричастинний), «Ти моя кріпость, Господи», 
(мі-бемоль мажор), «Слиши, дщи, і виждь» (ре мажор). 
Сьомий концерт — «К тебі, Господи, воззову», — відомий 
нам лише з одного джерела, тож не має суперечливої атри-
буції, утім, через стильові ознаки, викликає сумніви щодо 
правильності встановлення авторства. Усі названі концерти 
було опубліковано в одному нотному джерелі1. 

Одним із найцікавіших прикладів контраверсійної атри-
буції є відомий концерт «Гласом моїм», авторство якого є 
навіть не подвійним, а потрійним. Наявні два друкованих 
джерела перших десятиліть ХХ століття. Перше — видання 
за редакцією відомого музиканта і нотовидавця Михайла 
Гольтісона: починаючи з 1904 року, він видав багато творів 
А. Веделя, серед яких Всеношна, Літургія до мажор, ряд 
духовних концертів. «Гласом моїм» увійшов до випуску VІІІ 
«Исторической хрестоматии церковного пения»2. Друге дже-
рело — випуск № 27 (передостанній) серії видань Олександро-
Невської Лаври3. В обох джерелах концерт атрибутовано 

 
1 Сборник концертов соч. А. Веделя и С. Дегтярьова для смешан-

ного хора. № 28 / ред. И. В. С. Петроград : Александро-Невская Лавра, 
изд. П. М. Киреев, [1917]. 

2 Историческая хрестоматия церковного пения. Вып. VІІІ / ред. 
М. Гольтисона. Санкт-Петербург : Музыка и пение, [1900-е годы]. 

3 Сборник концертов соч. А. Веделя и С. Дегтярьова для смешан-
ного хора. № 27 / ред. И. В. С. и К. И. К. Петроград : Александро-
Невская Лавра, изд. П. М. Киреев, [1917]. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

68 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

Артемію Веделю, тому його було включено і до сучасного 
видання духовних творів композитора1. Коли відбувалася 
підготовка до згаданої збірки, упорядникам ще не було ві-
домо, що концерт має суперечливу атрибуцію. Після отри-
мання інформації з каталогу Антоніни Лебедєвої-Ємеліної 
про наявність однойменних концертів у Степана Дегтярьова 
і Льва Гурильова [2004, с. 378, 329] Андрій Кутасевич, про-
аналізувавши цей концерт, зробив висновок про належність 
його перу С. Дегтярьова [2015, с. 13]. 

Важливо підкреслити, що у випадку з концертом 
«Гласом моїм» завданням дослідників є не просто визначити, 
у якому джерелі було зроблено помилку щодо авторства 
твору, а в якому воно визначено правильно. Проблема 
ускладнена кількома обставинами: 

1) концерт у двох згаданих джерелах перших десятиліть 
ХХ століття опубліковано в різних редакціях (різні, зокрема, 
кількість частин, титульна побудова першої частини тощо); 

2) однойменний концерт С. Дегтярьова не знайдено 
[Лебедєва-Ємеліна, 2004, с. 378]; 

3) у нашому розпорядженні немає повного тексту ре-
дакції М. Гольтісона; 

4) інципіт концерту, виданого під іменем А. Веделя, 
А. Лебедєва-Ємеліна подала за виданням Олександро-
Невської Лаври [с. 263], а інципіт концерту Л. Гурильова — 
за рукописом, але, на жаль, не зазначено, за яким саме, 
адже авторка називає два джерела тексту — збірник із біб-
ліотеки Московської консерваторії та збірник із колекції 
архімандрита Матфія (м. Сергіїв Посад), не уточнюючи, чи 
однакові там редакції [с. 328–329]; 

5) цей інципіт концерту Л. Гурильова збігається з по-
чатком гольтісонівської редакції концерту А. Веделя, на що 
дослідниця не вказує [Лебедєва-Ємеліна, 2004, с. 329]; 

6) на підставі останнього можна було б зробити при-
пущення, що концерт Л. Гурильова — це той самий текст, 

 
1 Ведель А. Л. Духовні твори / ред.-упоряд. М. М. Гобдич і 

Т. В. Гусарчук. Київ : Геопринт, 2007. 452 с. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 69 

тільки виданий, можливо, помилково під іменем Веделя, 
однак опис цього концерту, який подає А. Лебедєва-
Ємеліна на с. 329 (кількість частин, темпи тощо), не відпові-
дає гольтісонівській редакції. 

Отже, мабуть, слід припустити, що є, як мінімум, три 
текстові версії концерту, а якщо серед них немає досі не 
віднайденого концерту С. Дегтярьова, то навіть чотири. Для 
того, щоб остаточно розібратися з цим концертом, який має 
потрійну авторську атрибуцію, потрібно, як мінімум, роз-
шукати повний текст редакції М. Гольтісона й отримати 
доступ до рукописних списків концерту Л. Гурильова. Наразі, 
якщо брати до уваги тільки джерелознавчий аспект, пере-
важує авторство А. Веделя, адже обидва наявних друкова-
них джерела вказують саме на нього. При цьому, порівняно 
зі збірником № 28 видань Олександро-Невської Лаври, 
у якому було вміщено ряд помилково атрибутованих кон-
цертів, попередній збірник № 27, у якому опубліковано 
концерт «Гласом моїм», можна вважати більш надійним 
джерелом, беручи до уваги кодикологічний супровід: там 
згаданий концерт опубліковано у «веделівському оточен-
ні» — поміж таких концертів: «В молитвах неусипающую 
Богородицю» (№ 1 з автографічної партитури композито-
ра), «На ріках Вавилонських» (до мінор), «Днесь Владика 
тварі», «Боже, приідоша язиці в достояніє Твоє». Щодо 
другої редакції, тим більше слід зазначити, що «Историче-
ская хрестоматия церковного пения» загалом є досить на-
дійним, авторитетним джерелом. Отже, для того, щоб упев-
нено відвести авторство А. Веделя, потрібні дуже вагомі 
аргументи, яких наразі немає. Утім, у згаданому аспекті 
цікавим є факт, який наводить Людмила Руденко, вказуючи 
на полеміку навколо авторства цього концерту (Ведель чи 
Дегтярьов), яка зафіксована в маргінальному записі напри-
кінці рукописного списку цього твору з бібліотеки хору Києво-
Могилянської академії [Руденко, 2013, с. 114]. Порівняння 
нотного тексту цього списку з наявними друкованими текс-
тами свідчить про його подібність до видання Олександро-
Невської Лаври. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

70 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

Іншим шляхом визначення авторства є стильовий 
аналіз, але і в цьому напрямі, як видається, не так усе прос-
то, зважаючи на раніше викладені обставини. З одного бо-
ку, концерт справді має ознаки, які наближують його до 
манери письма С. Дегтярьова, і до аргументів А. Кутасевича 
можна ще додати аргументи проти авторства А. Веделя. З 
іншого ж боку, у концерті наявні й такі риси, які свідчать 
саме на користь А. Веделя (варіантний розвиток, зокрема 
використання моноритмічного тематизму, побудова деяких 
фугатних фрагментів тощо). Загалом виникає дивне відчуття 
якоїсь строкатості в межах художньої цілісності, що гіпоте-
тично може бути результатом різних авторських «втру-
чань» у текст цього надзвичайно цікавого, яскравого ліри-
ко-драматичного концерту, який не випадково набув попу-
лярності, ставши одним із найбільш відомих і улюблених 
творів цього жанру. 

Список використаної літератури 

1. Гусарчук Т. В. Артемій Ведель // Український музичний 
архів. Документи і матеріали з історії української музичної культу-
ри. Вип. 2 / упоряд. та заг. ред. М. Степаненка. Київ : Центрмузін-
форм, 1999. С. 69–101. 

2. Кутасевич А. В. Стильова диференціація духовно-
музичних спадщин Степана Дегтярьова та Артема Веделя: пи-
тання авторства творів суперечливої атрибуції : автореф. дис. … 
канд. мистецтвознавства : 17.00.03 Музичне мистецтво / Нац. муз. 
акад. України ім. П. І. Чайковського. Київ, 2015. 416 с. 

3. Лебедева-Емелина А. В. Русская духовная музыка эпохи 
классицизма. Москва : Прогресс-Традиция, 2004. 656 с. 

4. Руденко Л. Г. Нотна бібліотека хору Київської духовної 
академії. Київ : НБУВ, 2013. 416 с. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 71 

ДАВИДОВА О. М. 

Національна музична академія України імені П. І. Чайковського; 
кандидат мистецтвознавства, доцент, професор кафедри історії 
української музики та музичної фольклористики (Київ, Україна). 

ORCID ID: https://orcid.org/0000-0002-6484-6297 

НАРОДНО-ПІСЕННІ ВИТОКИ БАЛЕТУ 
«ЛІСОВА ПІСНЯ» МИХАЙЛА СКОРУЛЬСЬКОГО 

Особливістю творчості Лесі Українки є виняткова му-
зикальність образного мислення, втіленого в самобутній 
лексиці й будові вірша з підкреслено мелодійними алітера-
ціями, у «співній» атмосфері мовлення й емоційному зву-
чанні творів. 

У драмі-феєрії «Лісова пісня» для розкриття задуму 
поетеса вдається не тільки до літературних засобів, а й суто 
музичних. Вона відібрала 16 мелодій український народних 
пісень і танців, детально визначила смисловий контекст 
кожної з них. Виразна й пластична народна мелодія ніби 
втілює єдність природи і краси людської душі, передає за-
родження і розквіт почуттів, як і загибель зрадженої віри. 
Основні герої — Мавка і Лукаш — невід’ємні від пісні й му-
зики. Пісня допомагає Мавці відчути кохання і перебороти 
морок смерті. Завдяки музиці вона збагнула витончену кра-
су мистецької душі Лукаша. 

Глибоко поетична і напрочуд барвиста щодо колориту 
народна фантастика, підкреслена символіка образної сфери, 
сильний психологічний підтекст у тлумаченні внутрішньої 
сутності персонажів спонукали Михайла Скорульського та 
відому українську танцівницю й хореографа Наталію Ско-
рульську створити балет «Лісова пісня» (1936). Його сценіч-
не втілення відбулося після Другої світової війни, 1946 року, 
у Київському театрі опери та балету імені Тараса Шевченка. 

В основу музичних портретів головних героїв покла-
дені народні мелодії, що їх знала, любила й записувала Леся 
Українка. Деякі з них узяті з нотного додатку до драми-феєрії, 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

72 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

а деякі зі збірки пісень, які записав з голосу поетеси і впо-
рядкував Климент Квітка. Крім того, М. Скорульський зіб-
рав пісні й танцювальні мелодії, які також увійшли до «ін-
тонаційного фонду» балету. Найповніше використано різ-
номанітні зразки веснянок та інших обрядових і соціально-
побутових пісень. 

Уже у вступі до прологу, створюючи картину весняного 
пробудження, композитор переінтонував дві народні пісні, 
що стали основними лейтобразами твору: перша — варіант 
поширеної і популярної веснянки «Пливе човен» («А вже 
весна»), яку автор модифікував у лейтмотив одвічного жит-
тя і щасливого майбуття; друга — також веснянка, «Хвали-
лася тополя» — є основою лейттеми кохання. 

Початкові лейттеми балету підтверджують своєрідний 
принцип, якого дотримувався композитор, використовуючи 
народні мелодії як матеріал для створення музичних образів 
персонажів і вираження настроїв, емоційних станів, психоло-
гічних ситуацій. Народна мелодія для М. Скорульського — 
сума інтонацій, поспівок чи мотивів, завдяки яким можна 
розкрити, конкретизуючи й узагальнюючи певні смислові 
чи емоційні нюанси теми, обраної для музичного втілення. 

Композитор вдало дібрав народні мелодії і для харак-
теристик другорядних персонажів. Наприклад, викорис-
тання наспіву про тяжку жіночу долю «Ой, горе та не ма-
леє» для характеристики Поторчат. Здавалось, що може 
бути спільного між фантастичними істотами й долею жінки 
в тогочасному суспільстві. Однак у драмі і в балеті Поторчата 
постають носіями оманливої краси і підступності, насправді 
завдаючи горя і нещасть. 

Найяскравішим, у мелодичному плані, є музичний 
«портрет» Мавки. Уже перша її поява ґрунтується на варіанті 
лейттеми кохання, що є видозміненим весняним наспівом 
«Хвалилася тополя». Тут вона подана в іншому емоційно 
образному забарвленні, ніж у вступі. Це поетична, ніжна 
мелодія ніби перший сонячний промінь, що віщує наро-
дження ясного дня. Тональна невизначеність, хроматизація 
основної мелодичної лінії, ритмічна суперечливість (тріолі-



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 73 

дуолі) — усе це створює ніжно-серпанковий образ. Послідо-
вно дотримуючись характеристики «засобами жанр», ком-
позитор використав у варіації Мавки ще одну веснянку, 
проте вже іншого характеру — «Ой не рости, кропе». Цю 
мелодію автор узяв з музичного додатку Лесі Українки до 
драми-феєрії. Завершується перша дія балету символічною 
сценою: Мавка йде до людей дорогою свого кохання. І тут 
композитор використовує народну пісню, також веснянку — 
«Розлилися води на чотири броди». 

Вступ до другої дії також ґрунтується на матеріалі на-
родної пісні, але вже побутової «Летіла зозуля та й стала 
кувати». Звернення М. Скорульського до цього фольклор-
ного зразка не випадкове, воно глибоко продумане й зумо-
влене особливостями розгортання сюжету і художньої кон-
цепції твору. Друга дія — це сутичка світу духовного і пое-
тичного, прекрасної мрії і щоденної буденності. Конфлікт 
між ними поступово загострюється і призводить, зрештою, 
до трагічної розв’язки. 

У другій дії інтонаційна характеристика лісової дівчини 
(«Хвалилася тополя») зазнала певних образно-емоційних 
змін. Мелодія стала більш ламаною, з’явився пунктирний 
ритм. Тривожний супровід надав музиці внутрішнього на-
пруження. Особливо помітні ці зміни з появою Килини, 
характеристика якої теж ґрунтується на фольклорному ма-
теріалі, але зовсім іншого типу. Моторна, пружна ритміка, 
підкреслено чітка мінливість метричних центрів, варіацій-
ний повтор танцювальної жартівливої «Ой іду, йду, йду». 
Ще одна риса характеру Килини розкривається в сцені зу-
стрічі з Лукашем, у якій композитор використовує жартів-
ливу танцювальну пісню «На березу дуб похилився». Як і в 
інших випадках, зміст поетичного фольклорного зразка 
відповідає сюжетній ситуації сцени, а мелодія є суттєвим 
доповненням образів як Килини, так і Лукаша. 

Музичний образ Лукаша менш багатогранний, ніж 
Мавки. Він, на відміну від образу головної героїні, дуже су-
перечливий і роздвоєний, сповнений невизначеності. Тема 
весняного пробудження природи «Пливе човен» якоюсь 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

74 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

мірою сприймається як музичне визначення образу Лука-
ша. Щодо стилю й побудови, ця мелодія дуже близька до 
народної пісні «Ой горе та не малеє», використаної як лейт-
тема Поторчат. 

У третій дії, центральній у розкритті й розв’язці голов-
ного конфлікту балету, відбувається остаточне духовне про-
зріння Лукаша, тому його лейттема знову виходить на пер-
ший план. Та найповніше звучить наспів весняного пробу-
дження життя «Розлилися води на чотири броди», ніби 
наголошуючи на тому, що загибель однієї особистості не 
здатна зупинити одвічного циклу відродження природи. 

Для змалювання епізодичних образів М. Скорульський 
також використовує українські народні мелодії. Зокрема, у 
танці «Лісових духів» автор узяв мелодію календарно-
обрядової пісні «Ой літає соколонько». Особливо багато 
фольклорних мелодій композитор увів у п’яту картину ба-
лету — весілля. Серед них звучить побутова пісня «Ой зій-
ди, зійти ти, зіронька вечірняя». Її зміст ніби попереджає 
про подальший трагічний розвиток подій. 

Отже, використання українського музичного фольк-
лору в балеті М. Скорульського «Лісова пісня» цілком від-
повідає поетичному задуму Лесі Українки, а також допома-
гає розкрити основну ідею обох творів. Одвічну боротьбу 
духовного з бездуховним, людяного з антилюдяним, піднесе-
ного з ницим. Композитор розкрив логіку драматургічного 
розгортання завдяки динамічному перетворенню фольклор-
них мелодій для яскравих і характеристичних лейтмотивів. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 75 

ДЕРЕВ’ЯНЧЕНКО О. О. 

Національна музична академія України імені П. І. Чайковського, 
кандидат мистецтвознавства, доцент, доцент кафедри історії ук-
раїнської музики та музичної фольклористики (Київ, Україна). 

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0001-9498-5004 

СПЕЦИФІКА 
ТРАКТОВКИ ЖАНРУ В ХОРОВОМУ КОНЦЕРТІ 

«КАТАРСИС» ОЛЕКСІЯ СКРИПНИКА 

Міжнародний фестиваль «Київ Музик Фест–2021» по-
дарував слухачам кілька цікавих світових прем’єр, серед 
яких хоровий концерт «Катарсис» Олексія Скрипника, за-
служеного діяча мистецтв України, кандидата мистецтво-
знавства, професора Національної музичної академії Украї-
ни імені П. І. Чайковського, академіка, головного вченого 
секретаря Національної академії мистецтв України. Вико-
навці — Національна заслужена академічна капела України 
«Думка» (художній керівник, головний диригент — Євген 
Савчук, 28 вересня 2021 року). Нова композиція цікава як 
зразок авторського трактування хорового концерту, знако-
вого жанру в історії української музики, що на сучасному 
етапі переживає індивідуалізацію свого архетипу. 

Хоровий концерт «Катарсис» (2021) — це масштаб-
ний твір для мішаного хору a cappella (тривалість звучання 
майже 35 хвилин), який має такі типові ознаки, як концеп-
ційна якість драматургії, багаточастинність (чотиричастин-
ний цикл), змінність фактури багатоголосного складу (кон-
цертність, у вузькому значенні), поліфонічна техніка тощо. 
Узяті за основу канонічні тексти дають підстави вважати 
твір духовним концертом. Зіставлення поетичного тексту і 
музики в стилістичному плані свідчить про те, що типологіч-
но він належить до п о з а х р а м о в о ї  г і л к и  духовного 
концерту, оскільки сакральні тексти прочитуються як суто 
світські, відповідні духу сучасної музичної культури. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

76 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

Специфіка трактування жанру увиразнюється в 
доборі канонічних текстів і багатоваріантності їх прочитання 
в циклі, композиційно-драматургічному вирішенні, конс-
труктивних і стилістичних особливостях тематизму. 

Добір канонічних текстів (в українському перекладі 
Івана Огієнка) зумовлений двома образно-семантичними 
модусами: моління («Отче наш», молитва з Євангелія від 
Матвія, 6:9–13 у першій і третій частинах) і хваління («Али-
луя», Псалом Давидів 150 у другій частині та двох епізодах 
третьої частини). Специфічними для твору є багатоваріант-
ність прочитання канонічного тексту, використання методу 
образно-семантичного варіювання та відсутність вербального 
тексту в четвертій частині, що зумовлено концептуальним 
задумом. 

Драматургія циклу побудована за ямбічним прин-
ципом (дві останні частини сприймаються як динамічна 
і смислова кульмінації), вона має висхідну спрямованість 
до катарсичного фіналу-вокалізу, назва якого фіксується 
у програмному заголовку. Концептуальна ідея — проходжен-
ня людиною кількох контрастних етапів духовного життя, 
результатом чого є усвідомлення єдності з макро- і мікро-
світом, що утверджується в піднесено-гармонічному підсумку-
коді. Так, перша частина втілює образ людини, яка зверта-
ється до Господа словами найбільш відомої, поширеної 
і дарованої ним самим у Євангелії молитви «Отче наш». 
Музичне прочитання створює образ ліричного, безтурбот-
ного, трепетно-благоговійного моління. Друга частина — 
«Алилуя» (псалом 150 Давидів) — відтворює модус радісно-
тріумфального, енергетично зарядженого джазовою лекси-
кою хваління Господа. 

Третя частина є авторським перепрочитанням молитви 
«Отче наш». Вона становить експресивно-драматичний центр 
твору, у якому музичними засобами відтворюються контрасти 
земного буття, зіставляються образи позаособистісні й особис-
тісні. У рондальній композиції вираженням позаособистісного 
духовного начала (морального імперативу) є хорально-
експресивний рефрен (tutti). У контрастних епізодах зі словами 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 77 

«Алилуя» (камерні склади, солюючі партії) змальовуються 
тимчасові радощі «саду земних насолод» (наприклад, танцю-
вально-жанрові епізоди з тембровою антиномією жіночого 
й чоловічого начал). Драматургічно цю частину вибудовано 
так, що світлі острівки перериваються вторгненням хораль-
ного рефрену, який знову і знову насувається невблаганно й 
невідворотно, поступово набуваючи ознак загрози. 

Четверта частина, за аналогією з фіналом оркестрової 
сюїти О. Скрипника «Сава» до драми Л. Андрєєва1 (1990), 
має заголовок «Катарсис» і втілює образ очищеної, просвіт-
леної душі. Стан духовного преображення, гармонізації з 
Вічністю передає хорал-вокаліз, що являє собою максимально 
уповільнений плин хоральних дисонуючих гармоній. 

Ідея катарсису проходить крізь увесь цикл. Вона трак-
тується як звільнення душі від переживань і драм, перехід 
у сферу чистої духовності. Програмний заголовок, таким 
чином, виявляє тонкі асоціативні зв’язки з традиціями ро-
зуміння феномена катарсису як очищення, піднесення у сві-
товій філософській думці від Античності до сучасності. Катар-
сична образність властива й іншим масштабним полотнам 
О. Скрипника (оркестрова сюїта з музики до драми «Сава», 
три симфонії тощо). На концептуально-образному й тематич-
ному рівнях (інтонаційно-тематична єдність, проростання 
й образно-жанрове переінтонування вихідного матеріалу) 
хоровий концерт «Катарсис» виявляє ознаки симфонічного 
мислення, характерного для творчості композитора. 

Стилістика твору апелює до сучасного інтонаційного 
фонду — ускладнена кластерна гармонія, мелодичні зворо-
ти естрадної пісенності, джазові елементи (синкопована 
ритміка). Водночас, твір не позбавлений традиційної для 
жанру хорового концерту поліфонічної техніки, музично-
риторичних засобів (anabasis), цікавих сучасних переінто-
нувань хоральності, псалмодії тощо. 

 
1 Написана 1990 року для вистави Київського академічного ро-

сійського драматичного театру імені Лесі Українки. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

78 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

Глибиною мислення, поєднанням філософського й 
морально-етичного начал, ідеями універсальної духовності 
(у єдності релігійної і світської складової, надконфесійності), 
використанням полістилістики (стильові переключення на 
рівні частин циклу) та хорової сонорики твір наближається 
до рівня відомих хорових духовних полотен 1970–1980-х років 
(А. Шнітке, Е. Денисова та ін.). 

Як і кожен по-справжньому серйозний, глибокий твір, 
хоровий концерт О. Скрипника передбачає поступове зану-
рення в його зміст і відкриття нових ресурсів для інтерпре-
тації композиційно-драматургічного задуму. Сподіваємось 
на нові виконавські й музикознавчі інтерпретації твору. 

ДРУЖГА І. С. 

Національна музична академія України імені П. І. Чайковського; 
кандидат мистецтвознавства, старший викладач кафедри бандури 
(Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0002-9741-2874 

НОВА МУЗИКА ДЛЯ БАНДУРИ ІВАНА ТАРАНЕНКА 

Наприкінці ХХ — початку ХХІ ст. композитори ство-
рюють нову музику для бандури, збагачуючи виражальні 
можливості інструмента. Так, Іван Тараненко звертає увагу 
на темброво-сонорну вражальність. Поряд із розширенням 
та переакцентуванням усталених виконавсько-виражальних 
підходів, композитор включає бандуру як колоритний ін-
струмент з яскравим фольклорним звучанням, поєднуючи 
його з народним співом, джазовою стилістикою, поєднаною 
із засобами академічної музики, це новий елемент під на-
звою «ф’южн». 

Про особливості бандури, її виражальні можливості 
композитор І. Тараненко говорить так: «Бандура інколи 
виступає, як ми самі бачимо в моїх партитурах, інструмен-
том, який може бути тембрально й акустично у взаємодії з 
іншими інструментами і так само виконувати колористичну 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 79 

роль, а може виконувати роль інструмента, який бере на 
себе інтонаційну, ритмічну чи гармонічну складові, а інколи 
використовувати всі ці функції разом або із застосуванням 
сонористичних прийомів»1. 

З його погляду, бандура — це символічний інструмент, 
ознака національного коду, традицій інструментального 
кобзарства. З іншого боку, в сучасній, більш удосконаленій 
конструкції бандура вже не постає суто народним інструме-
нтом. І. Тараненко вважає, що бандура в сучасному вигляді 
і її перші зразки, що виготовлялися на Чернігівській фаб-
риці інструментів кілька десятків років тому, уже давно пе-
рестала бути лише народним інструментом, а посіла чільне 
місце в сучасному академічному інструментарії. 

На переконання композитора, хоч арфа як оркестро-
вий, сольний чи камерний інструмент має більш тривалу 
і вагому історію застосування у звичних для неї сферах різ-
них музичних складів і жанрово-стилістичних напрямів, усе 
ж через свої конструктивні особливості має дещо обмежені 
функції порівняно з бандурою. Він, цілком зрозуміло, за-
стосовує бандуру як додатковий оркестровий інструмент, 
звісно, підзвучуючи її, або коректно використовує як оркес-
тровий інструмент. 

Розмірковуючи над сонорними можливостями бандури, 
композитор конотує, що бандура, як академічний інстру-
мент, «…порівняно молодий і досить відкритий до різних 
досліджень, до застосування його в різних модифікаціях. 
А сьогодні, коли вже є зразки електробандур, то можливості 
цього інструмента стають дедалі ширшими. І хоч нині чуємо, 
що завдяки звукознімачам може з’явитися тембр, подібний 
до електрогітари, але звук бандури вже неможливо сплутати 
з якимось іншим, причому в будь-якій сфері — у популяр-
ній музиці для супроводу вокальних партій, як сольний ін-
струмент (jazz, fusion чи world music), як супермодерний 

 
1 Інтерв’ю І. С. Дружги з І. І. Тараненком // Особистий архів 

І. С. Дружги. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

80 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

інструмент для виконання авангардних творів, наприклад у 
взаємодії з електронною музикою»1. 

І. Тараненко вважає, що в жанрово-стильовому плані 
можна багато ще зробити цікавого із застосуванням бандури. 
Прикладом є його ф’южн-проєкт «Музика української землі», 
що триває понад двадцять років, ставши полем для пошуків 
нової вражальності бандури. 

Загалом експерименти І. Тараненка у сфері бандуристи-
ки пов’язані з нестандартним застосовуванням цього інстру-
мента. З цього приводу він зазначає: «Чи то були обробки, 
чи ф’южн-обробки колядок, щедрівок, інших українських 
народних пісень, чи то були оригінальні твори, для бандури 
соло чи вокальні з її супроводом, чи вокальні, камерно-
інструментальні твори із вживленою в партитуру партією 
бандури, чи з бандурою як оркестровим інструментом для 
мене бандура є важливим компонентом мого авторського 
почерку. Бандура завжди приваблювала своїм незвичним 
звучанням, яке найоригінальніше втілилося у творчих та 
виконавських принципах бандуриста Романа Гриньківа. 

«Інструмент Гриньківа мене зачаровує, у ньому при-
сутня якась містика, відгомін прадавніх віків, особливо ко-
ли поєднуєш із бандурою автентичне звучання голосів 
в українських народних піснях»2. 

Іван Тараненко постійно працює над поєднанням су-
часних елементів композиції, структурованих як певні інто-
наційно-ритмічні, ладово-гармонічні комплекси, жанрово-
стилістичні особливості викладення матеріалу. Ці особли-
вості становлять основу його бандурних композицій. 

 
1 Інтерв’ю І. С. Дружги з І. І. Тараненком // Особистий архів 

І. С. Дружги. 
2 Там само. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 81 

ДУБРОВІНА І. В. 

Національна бібліотека України імені В. І. Вернадського; 
кандидат педагогічних наук, доцент, науковий співробітник відділу 
музичних фондів (Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0002-6676-4789 

ІСТОРИЧНЕ ПОХОДЖЕННЯ 
УКРАЇНСЬКОГО ІГРОВОГО ДОЗВІЛЛЯ ЯК СКЛАДОВА 

ВИВЧЕННЯ МИСТЕЦЬКОЇ ПЕДАГОГІКИ 

(ЗА МАТЕРІАЛАМИ ФОНДІВ НБУВ) 

Українське ігрове дозвілля відображає основи життє-
діяльності селянства і духовних цінностей народної кален-
дарної звичаєвості, підтримує позитивні народні звичаї і 
традиції, потребуючи серйозних науково-фольклористичних 
окреслень проблематики [див.: Богуш, Лисенко, 1994, с. 169–
187]. Українське ігрове дозвілля як різновид музичної 
фольклористики вражає багатством жанрів, тематики, му-
зично-поетичною свіжістю, національною самобутністю. 
Пройшовши складний шлях забуття й заборони російським 
урядом, українське ігрове дозвілля сьогодні завдячує копіт-
кій роботі багатьох фольклористів, а також учених різних 
країн, які зібрали, записали й опублікували велику кількість 
дум, пісень, коломийок, інструментально-танцювальних 
композицій, як вони дійшли до нашого часу, і ми можемо 
звертатись до першоджерел у наукових розвідках. 

Багато праці для розкриття історичного походження і 
збереження першоджерел здійснили видатні діячі україн-
ської культури: М. Максимович, М. Лисенко, П. Демуцький, 
А. Конощенко, М. Леонтович, П. Сокальський, Ф. Колессса, 
К. Квітка, Леся Українка, Д. Ревуцький, М. Грінченко та ін. 
[Гордійчук, 1963]. 

Історичні основи українського ігрового дозвілля 
пов’язані з «Повістю временних літ», у ній є згадки про 
скоморохів, які обов’язково були присутніми на славетних 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

82 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

банкетах Володимира Святославовича в Києві. З 1015 року 
літописці описують картини князівських ігрищ і забав, їх 
відтворено на стінах Софійського собору в Києві [Культура і 
побут населення України, 1993, с. 157–173]. 

Любили давні українці відпочивати у скорочищі — місці, 
де в давнину відбувалися свята, ритуали з танцями й «плес-
канням у долоні» [Войтович, 2002]. За народними уявлен-
нями, обов’язковим атрибутом ігрового дійства були пан-
томіми — форми магічного танцю води, землі, вогню, які 
сприяли добробуту й багатству в господі. Пращури вірили, 
чим швидшим є танець і вищими стрибки ряжених у свят-
кову ніч, тим багатшим буде урожай. Народно-календарні 
ігри були різними у дівчат і хлопців в Україні, тобто гендерно 
розгалужені: більш бурхливі й рухливі у хлопців, спокійні-
ші в дівчат. У зеленосвятські дні водили хороводи, вдава-
лись до літніх ігор-забав, плетіння вінків і пусканням їх на 
воду. Хлопці показували старотцям кулачні бої, силу роду, 
перестрибування через вогонь, воду, стрільбу з лука [див.: 
Довжик, 1990, с. 3]. 

Молодь могла розкритися й дати вихід своїй енергії і 
веселощам. Адже відомо про важку щоденну працю та робочі 
будні наших пращурів. Тобто дозвілля виконувало оздоровчу 
й релаксуючу функцію. Різноманітні ігрища були пов’язані 
насамперед зі змінами пір року. У фондах НБУВ представле-
ний дуже багатий репертуар традиційних великодніх ігор, що 
поділялись на дитячі, парубочі, дівочі, мішані й загальні. 

Засновник Відділу музичних фондів НБУВ Олександр 
Дзбанівський відомий не тільки як мистецтвознавець, а й 
як педагог, автор понад 40 обробок народних пісень, збірок 
«Шкільний спів», «Хоровий спів», «Дитячі ігри та пісні». 
Для дітей молодшого віку він зібрав цікаві пісні й ігри, що 
відзначаються яскравою образністю та художнім словом: 
протягом 1928–1938 рр. — 125 тисяч одиниць зберігання 
нотних фондів, серед яких є і фольклорні джерела. 

Українська антологія «Дзиґа» містить багато дитячих і 
молодечих ігор і розваг для запровадження ігрових методів 
у закладах освіти в Україні. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 83 

На думку, М. Жулинського, сучасний світ навчання та 
виховання потребує розмаїття народних ігор у джерельних 
записах О. Марковича, І. Нечуй-Левицького, Лесі Українки, 
К. Квітки, Д. Яворницького, численних корифеїв хорових 
обробок (О. Кошиця, М. Леонтовича, К. Стеценка, Ф. Колесси). 
Це перша спроба узагальнити джерельні етнографічно-
літературні рукописи на основі оригінальних знахідок, опуб-
лікованих із фондів Інституту мистецтвознавства, фолькло-
ристики та етнології НАН України імені М. Т. Рильського 
[Жулинський, 1999, с. 6]. 

Справжнім артефактом є збірка забавок для дітей 
«Дитяча розвага», яку склав С. Титаренко. Вона вийшла 
1917 року за консультації видатного просвітника і вченої 
Софії Русової [Титаренко, 1917]. 

Музична фольклористика у відділі музичних фондів 
НБУВ представлена такими виданнями: «Зачем и как соби-
рать народную музыку» Б. Бартока [1959], «Концерты для 
молодёжи» Л. Бернстайна [1990], «Фольклорний факт в етно-
графічному контексті» Л. М. Виноградової [1991], «Ритуал и 
фольклор» В. І. Єреміної [1991], «Несколько замечаний по 
поводу народных песен» Л. М. Жемчужникової [1862], 
«Фольклор и композитор» [1978] та «Мелодика календар-
ных песен» І. І. Земцовського [1975]. 

Окремими рубриками в каталогах із фольклору Відділу 
музичних фондів НБУВ є: «Методологія музичної фолькло-
ристики», «Розшифровка народних мелодій», «Теорія му-
зичного фольклору» (походження, проблеми діяльності й 
розвитку, взаємозв’язок та взаємодія музичного фольклору 
України), «Первісне мистецтво і фольклор», «Український 
музичний фольклор», «Історія зберігання та вивчення му-
зичного фольклору», «Історія українського музичного 
фольклору», «Ігрове дозвілля» та ін. 

Мелос української народної епіки представлено такими 
жанрами: балади, вертеп, весілля і весільні пісні, веснянки, 
дитячий фольклор, думи й історичні пісні, жартівливі й сати-
ричні пісні, коломийки, частушки, купальські, петрівчані, 
наймитські та заробітчанські, чумацькі, рекрутські, солдатські. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

84 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

Серед книжкових артефактів виділяються колективна 
праця (під керівництвом О. Мурзіної) «Актуальні питання 
методики фіксації та транскрипції творів народної музики» 
[1989]. Важливими є і такі видання: «Памятка собирателя 
народных песен» Н. М. Бачинської [1953], «Фольклоризм у 
хоровому виконавстві на Україні у 70–80-ті роки XX століття» 
О. Г. Бенч [1987], «Вибрані статті про народну творчість» 
В. М. Гнатюка [1966], «Весільні звичаї та обряди на Україні: 
історико-етнографічне дослідження» В. К. Борисенко [1988], 
«Историческое развитие народнопесенной традиции в ас-
пекте фольклорного мышления» О. І. Мурзіної [1989], 
«Фольклор і фольклористика» [1979] і «Як записувати на-
родну музику») [1960] М. М. Гордійчука, «Міжнаціональні 
зв’язки в музичному фольклорі» О. О. Правдюка [1982], збір-
ник статей і матеріалів «Славянский музыкальный фольк-
лор» (упорядник і редактор І. І. Земцовський) [1972]. 

Ґрунтовна праця О. М. Таланчука «Українознавство: 
усна народна творчість: навчально-методичний посібник 
для учнів та вчителів» [1998], підготовлена за програмою 
«Трансформація гуманітарної освіти в Україні», містить багато 
історичних артефактів походження українського фольклору. 

Поглиблення історичного артефакту науковці знаходять 
у роботі «Фольклор: традиції та сучасність». М. Ю. Русина 
[1991]. Регіональну складову фольклорного мистецтва роз-
крито у праці «Народні легенди та перекази українських 
Карпат» В. В. Сокола [1995]. В аспекті досліджуваної пробле-
матики вирізняється публікація «Народність і національна 
характерність музики» І. Ф. Ляшенка [1957], «Звенигород: 
ліричні поезії, віршовані гуморески, казки, притчі і байки, 
прозові твори» Г. О. Савчинського [1993], «Южнорусская 
песенная традиция» В. М. Щурова [1987]. У журналі «Мис-
тецтво та етнос: культурологічний аспект» уміщено доповідь 
Н. О. Іванової [1991] щодо театрально-видовищної культури, 
яка ґрунтується на вітчизняному фольклорі. Не менш ціка-
вою є публікація «Песня — душа народа» Н. Л. Котикової та 
Б. М. Добровольського [1959]. Цінним є регіональний довід-
ник «Кобзарі та бандуристи Сумщини» [Мошик, Жеплин-
ський, Горняткевич, 1999]. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 85 

Отже, наукове обґрунтування ігрового дозвілля в Ук-
раїні відкриває нові шляхи для дослідження історичних 
витоків вітчизняної культури на терені загальнолюдської 
моралі, гуманізму, цінностей та історичного минулого. 
Подальших досліджень потребує рубрика «Ігрове дозвілля 
дітей» у фондах НБУВ з експертизи вітчизняного та євро-
пейського фольклору, інтеграції мистецтв у культурно-
освітній системі дозвілля. 

Список використаної літератури 

1. Актуальні питання методики фіксації та транскрипції 
творів народної музики : зб. наук. пр. / Київська консерваторія 
імені П. І. Чайковського ; за ред. О. І. Мурзіної ; ред.-упоряд. 
Б. С. Луканюк. Київ, 1989. 101 с. 

2. Барток Б. Зачем и как собирать народную музыку / пер. с 
венгер., вступ. ст. и примеч. С. И. Вайса. Москва : Музгиз, 1959. 48 с. 

3. Бачинська Н. М. Памятка собирателя народных песен. 
Москва : Музгиз, 1953. 51 с. 

4. Бенч О. Г. Фольклоризм у хоровому виконавстві на Україні 
у 70–80-ті роки XX століття // Українське музикознавство. Київ, 
1987. Вип. 22. С. 31–37. 

5. Бернстайн Л. Концерты для молодежи. Ленинград : Сов. 
Композитор, 1990. 232 с. 

6. Богуш А. М., Лисенко Н. В. Українське народознавство в 
дошкільному закладі : навч. посібник. Київ : Вища шк., 1994. 397 с. 

7. Борисенко В. К. Весільні звичаї та обряди на Україні: 
історико-етнографічне дослідження / АПН УРСР. Ін-т мистецтво-
знавства, фольклору та етнографії ім. М. Т. Рильського. Київ : 
Наук. думка, 1988. 192 с. 

8. Виноградова Л. Н. Фольклорный факт в этнографическом 
контексте // Фольклор: песенное наследие. Москва : Наука, 1991. 
С. 34–37. 

9. Войтович В. М. Українська міфологія. Київ : Либідь, 
2002. 664 с. 

10. Гнатюк В. М. Вибрані статті про народну творчість. Київ : 
Наук. думка, 1966. 247 с. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

86 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

11. Гордійчук М. М. Вступне слово // З альбомів збирачів на-
родних : матеріали рукописних збірок / за ред. Г. О. Мацишевської. 
Київ : Мистецтво, 1963. С. 3. 

12. Гордійчук М. М. Фольклор і фольклористика : зб. ст. 
Київ : Муз. Україна, 1979. 251 с. 

13. Гордійчук М. М. Як записувати народну музику // Порад-
ник для збирачів музичного фольклору. Київ : Держ. вид. образо-
творч. мистецтва та муз. літ. УРСР. 1960. 35 с. 

14. Дитяча розвага: збірка забавок для дітей / склав 
С. Титаренко. Київ: Криниця, 1917. 60 с. 

15. Довжик В. До читача // Літала сорока по зеленім гаю 
/ уклад. В. Довжик. Київ : Молодь, 1990. С. 3–4. 

16. Еремина В. И. Ритуал и фольклор. Ленинград : Наука, 
1991. 207 с. 

17. Жемчужников Л. М. Несколько замечаний по поводу 
народных песен // Основа, 1862. Кн. 2. С. 88–100. 

18. Жулинський М. Г. До читачів // Дзиґа. Українські дитячі 
та молодечі ігри та розваги / уклад. В. І. Семеренський, 
П. Г. Черемський. Харків : Друк, 1999. С. 6. 

19. Земцовский И. И. Мелодика календарных песен. Ленин-
град : Музыка, 1975. 224 с. 

20. Земцовский И. И. Фольклор и композитор: теоретиче-
ские этюды о русской советской музыке. Ленинград : Сов. компо-
зитор, 1978. 172 с. 

21. Іванова Н. О. Театрально-видовищна культура і фольклор 
// Мистецтво та етнос: культурологічний аспект : зб. наук. пр. 
/ АН УРСР. Ін-т мистецтвознавства, фольклору та етнографії 
ім. М. Т. Рильського. Київ : Наук. думка, 1991. С. 111. 

22. Котикова Н. Л., Добровольский Б. М. Песня — душа 
народа. Ленинград : Сов. композитор, 1959. 120 с. 

23. Культура і побут населення України : навч. посіб. 
/ В. І. Наулко, Л. Ф. Артюх, В. Ф. Горленко та ін. ; ред. 
С. В. Головко. Київ : Либідь, 1993. 284 с., 31 арк. іл. 

24. Ляшенко І. Ф. Народність і національна характерність 
музики. Київ : АН УРСР, 1957. 92 с. 

25. Мошик М. Г., Жеплинський Б. М., Горняткевич А. Д. 
Кобзарі та бандуристи Сумщини : довідник. Суми : Козацький вал, 
1999. 79 с. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 87 

26. Мурзина Е. И. Историческое развитие народнопесенной 
традиции в аспекте фольклорного мышления // Музыкальное 
мышление. Киев, 1989. С. 105–112. 

27. Правдюк О. А. Міжнаціональні зв’язки в музичному 
фольклорі. Київ : Наук. думка, 1982. 114 с. 

28. Русин М. Ю. Фольклор: традиції та сучасність. Київ : 
Либідь, 1991. 103 с. 

29. Савчинський Г. О. Звенигород: ліричні поезії, віршовані 
гуморески, казки, притчі і байки, прозові твори / упоряд. 
П. Медведик. Тернопіль, 1993. 88 с. 

30. Славянский музыкальный фольклор. Статьи и материалы 
/ сост. и ред. И. И. Земцовский. Москва : Музыка, 1972. 444 с. 

31. Сокіл В. В. Народні легенди та перекази українських Карпат 
/ НАН України, Ін-т народознавства. Київ: Наук. думка, 1995. 157 с. 

32. Таланчук О. М. Українознавство: усна народна твор-
чість : навч.-метод. посіб. / Міжнародний фонд «Відродження». 
Київ : Либідь, 1998. 247 с. 

33. Щуров В. М. Южнорусская песенная традиция. Москва : 
Сов. композитор, 1987. 304 с 

ДУТЧАК В. Г. 

Прикарпатський національний університет імені Василя 
Стефаника; доктор мистецтвознавства, професор, завідувач кафедри 
музичної україністики та народно-інструментального мистецтва 
(Івано-Франківськ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0001-6050-4698 

НАЦІОНАЛЬНІ ВЕКТОРИ 
КОМПОЗИТОРСЬКОЇ ТВОРЧОСТІ ЮРІЯ ОЛІЙНИКА. 

IN MEMORIAM 

Серед багатьох закордонних членів Національної спілки 
композиторів України вирізняється яскрава особистість 
піаніста, композитора, педагога, громадського діяча україн-
ської діаспори Юрія Олійника (1931–2021). Цьогоріч 
1 грудня йому виповнилося б 90 років. На жаль, 14 вересня 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

88 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

він відійшов у вічність в м. Сакраменто (штат Каліфорнія, 
США), де проживав протягом багатьох років. У ювілейний 
рік митця актуальним залишається аналіз жанрово-
тематичних напрямів його творчості, яка виразно ідентифі-
кувала його як українського композитора. 

Юрій Олійник — представник галицької інтелігенції, 
родом із Тернопільщини, здобув фортепіанну освіту на Тер-
нопіллі в Ірини Крих, у Німеччині — у Романа Савицького. 
У його репертуарі твори багатьох українських композиторів — 
В. Барвінського, С. Людкевича, М. Колесси, В. Косенка, 
Л. Ревуцького, Р. Савицького. Подальші музичні студії в 
Баварії і США — Клівлендський музичний інститут 
(Cleveland Institute of Music), клас відомого американського 
піаніста Артура Лессера (Arthur Loesser), ступінь бакалавра 
(1956) та Кейс Вестерн Резерв (Case Western Reserve 
University) в Університеті з музикології, ступінь магістра 
(1959) — сформували професійне підґрунтя не лише його ви-
конавської, а й педагогічної діяльності: у Клівлендській школі 
«Сеттлемент» / «The Music Settlement» (1956–1959), Музич-
ній консерваторії Сан-Франциско (1960–1967), Університеті 
(1985–1987, 1990–1993) та Амерікен Рівер-коледжі (American 
River College) в Сакраменто штату Каліфорнія 2000–2015), 
приватних музичних школах [див.: Герасименко, 2004]. 

Композиторська творчість Ю. Олійника охоплює знач-
ний часовий відтинок — з кінця 1950-х років до початку 
ХХІ століття. Серед його творів — Фантазія для лівої руки 
(1962), П’ять етюдів для фортепіано (1969), Соната для форте-
піано (1977), Концерт для фортепіано з оркестром «Обрядо-
вий» або «Ритуальний» (1988) і Концерт для кларнета з ор-
кестром (2005), а також численні камерні інструментальні та 
вокально-інструментальні композиції, обробки народних пі-
сень. Твори Ю. Олійника неодноразово виконувалися за кор-
доном, на українських імпрезах і фестивалях у США. Його 
«Героїчна пісня» (слова Олександра Олеся) для баритона і 
фортепіано здобула перемогу на конкурсі імені Лариси Целе-
вич у Нью-Йорку (1975). Значну частину його інструменталь-
ної творчості становлять твори для бандури. Саме бандура, 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 89 

як музичний інструмент українців, стала для композитора 
творчою лабораторією синтезу національних українських 
академічних і фольклорних традицій. Звернення компози-
тора до бандури було невипадковим. Співпраця з відомою 
українською бандуристкою, заслуженою артисткою України 
Ольгою Герасименко, дружиною композитора (1989), стала 
потужним стимулом творчості митця. Спільно з Ю. Олійником 
О. Герасименко очолила Товариство збереження української 
спадщини Північної Каліфорнії, постійно виступала з кон-
цертами на західному й східному побережжях країни, із 
серіями лекцій пропагувала українську історію, культуру, 
музику в музеях, школах, коледжах, університетах США 
[див.: Дутчак, 2018]. Композитор вважав, що можна «довес-
ти бандуру до світового рівня <…> наш національний ін-
струмент крок за кроком рухається вперед…» [Олійник]. 

На час одруження з Ольгою Герасименко Юрій Олійник 
уже був автором Першого Концерту для бандури із симфо-
нічним оркестром («Американський», 1987, присвячений 
відомому бандуристу діаспори Віктору Мішалову). Ольга 
Герасименко стала не лише першим виконавцем і редактором 
усіх його наступних творів для бандури (зокрема й Концерту 
№ 2 «Романтичного», їй присвяченого), а і їх популяриза-
тором на концертних сценах Сполучених Штатів Америки й 
України. Загалом, композитор написав шість концертів для 
бандури із симфонічним оркестром, Сонату для бандури 
(1988), рондо «Українське Різдво» (1990), дві сюїти для бан-
дури з фортепіано — «Чотири подорожі до України» та 
«Неймовірні пригоди Козака Мамая», поліфонічний цикл 
«Три контрастні наспіви та фуги» (2012) і низку окремих п’єс 
різного характеру («Токата», «Галицький ескіз», «Карпатський 
ескіз», власна оригінальна обробка «Щедрика» та ін.), які 
органічно увійшли до навчального і концертного репертуару 
бандуристів, збагатили українську музичну культуру. 

У концертах для бандури з оркестром композитор вико-
ристовує тричастинний цикл, у якому контрасти музичних 
образів, проте, не затушовують цільності і наскрізності розвит-
ку думки. Відзначимо, поряд з іншими («Американський», 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

90 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

«Екзотичний») і українську тематику програмних назв кон-
цертів — «Романтичний», «Трипільський», «Нове тисячоліт-
тя», «Антифонний». Цитовані чи переосмислені інтонації 
українських народних пісень спостерігаються в Другому 
«Романтичному» («Ой зірву я з рожі квітку», «Іванку, Іван-
ку», «О милий мій»), Третьому «Екзотичному» («Ой під 
гаєм зелененьким», «Ой що то за шум…»), Четвертому 
«Трипільському» («Летів пташок») концертах. 

Характерними особливостями музичної мови концертів 
Ю. Олійника можна вважати вміле і доцільне поєднання 
сучасних композиторських засобів (ладова біфункційність, 
складні альтеровані співзвуччя, ритмічна багатоманітність, 
у якій чітко можна відчути впливи американської музики) 
української пісенності в найрізноманітніших проявах («від-
верте» цитування, переінтонування, ритмічна стилізація, 
ладова асоціативність). Серед народних ладів композитор 
активно використовує дорійський мінор, гуцульський лад 
тощо [Дутчак, 2002]. 

Концерт № 4 «Трипільський» (1996–1997), окрім загаль-
ної програмної назви, містить й узагальнено-програмні на-
зви частин («Світанок», «Апогей», «За горизонтом»), що 
створює певні асоціативні уявлення в слухача. Композитор 
відобразив давні староукраїнські образи, у творі проступа-
ють героїко-епічні мотиви, відголоски давніх військових 
походів наших пращурів (перша частина), замальовки кар-
тин природи в поєднанні зі щирими ліричними пережи-
ваннями (друга частина), святково-танцювальні епізоди 
(третя частина). «Трипільський» концерт сповнений і від-
повідної образної символіки, що спостерігається на рівнях 
інтонаційному, гармонічному та формотворчому. Так, зок-
рема, відомі традиційні символи Трипілля — спіраль (змія), 
сходження (драбина), дерево (колосок) — використав 
Ю. Олійник у композиційній побудові та музичній інтона-
ційній мові [Дутчак, 2013, c. 269–270]. 

Шостий концерт написано для бандури, симфонічного 
оркестру, мішаного хору із солістами, його також присвячено 
дружині композитора, до її мистецького і життєвого ювілею. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 91 

Твір вражає масштабністю викладу, глобальністю порушених 
проблем — збереження мови, віри, звичаїв, утвердження на-
ціональної свободи (текст Юрія Олійника). Музика «Нового 
тисячоліття», у якому поєднані риси кантатно-ораторіального 
жанру, симфонічної поеми та концерту, апелює до традицій-
ної пісенності й танцювальності, притаманних українській 
культурі, а тембр бандури збагачує музику особливою націо-
нальною колоритністю. У хоровій партії концерту поєднані 
ритмічно скандовані репліки та мелодичні ходи, відповідно 
до тексту твору. Більшість поетичних рядків написані як звер-
тання до нинішніх і майбутніх поколінь, у наказовому способі: 
зокрема, до них належать «Не спи, Україно!», «Вже час на-
став!», «Влада буде в твоїх руках!», які виконуються tutti хору 
або в поліфонічному контрапунктичному викладі, доповню-
ються засобами секвенційного розвитку. 

Концерт № 6 «Антифонний» (2012) написаний для соло 
двох бандур і симфонічного оркестру. У ньому застосовані 
антифонні ефекти (переклички) між двома бандурами, також 
бітональні ладові комплекси. Бандура виступає україн-
ським тембральним символом, «етнічним звукоідеалом», 
провідною лінією динамізації розвитку музичної тканини. 

Сюїтний цикл «Чотири подорожі в Україну» (1994) для 
бандури і фортепіано можна було б умовно назвати календар-
ною сюїтою «Пори року», оскільки програмні назви частин 
викликають саме такі асоціації: «Весняний танок», «Обжин-
ки», «Всебарвна осінь», «Зимові контрасти». У кожній із час-
тин відтворено особисті враження композитора, певну емо-
ційну настроєвість, калейдоскопічну змінність картинок при-
роди. Загалом у циклі немає сумної ностальгічної ноти, музи-
чна розповідь носить світлий, задушевний характер. Компо-
зитор творчо інтерпретує фольклорний матеріал шляхом сти-
лізації обрядових мелодій, відтворення танцювальних моти-
вів, у загальному ладо-гармонічному вирішенні, цитуванні 
колядки «По всьому світу стала новина» [Дутчак, 2013, с. 272]. 

Сюїта «Незвичайні пригоди козака Мамая» (2009) для 
фортепіано і бандури складається з трьох частин: «Чарівні 
акорди», «Дивовижна подорож» і «Медовий місяць у кос-



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

92 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

мосі». До кожної з частин сюїти митець написав літератур-
ну програму. Це — своєрідне перенесення з минулого в су-
часність, історична арка з опорою на національні традиції 
кобзарського музикування, зокрема на імпровізаційність, 
специфічні кобзарські фактурні прийоми гри — акордове 
арпеджіато, glissando. Музична тканина твору (ладо-
гармонічна мова, наскрізна метроритмічна структура, спе-
цифіка фактури) має фантастичний, казковий, космічний 
колорит [Дутчак, 2013, c. 272]. 

Отже, композиторська творчість Юрія Олійника, хоча 
й реалізувалася в еміграційних умовах, виразно свідчить 
про українську ідентифікацію композитора, що відображено 
в тематиці творів, їх програмних назвах, ладо-гармонічній 
мові, цитуванні фольклорного матеріалу (пісень, інструмен-
тальних мелодій) тощо, сприяє активному розвитку камерно-
інструментального, зокрема бандурного мистецтва ХХ століття 
в його академічних концертних формах виконавства. Відзнаки 
Юрія Олійника на державному рівні (Почесна грамота Кабі-
нету міністрів України, 1999, орден «За заслуги» ІІІ ступеня, 
2008) свідчать про значимість його особистого внеску в роз-
виток і збереження українського музичного мистецтва. 

Список використаної літератури і джерел 

1. Герасименко О. В. Фольклорні джерела музичної мови 
бандурних концертів Юрія Олійника // Народознавчі зошити 
/ Ін-т народознавства НАН України. Львів, 2004. Зош. 1–2 (55–56). 
С. 83–93. 

2. Дутчак В. Г. Бандурна творчість Юрія Олійника // Вісник 
державної академії керівних кадрів культури і мистецтв. Київ, 
2002. № 4. С. 83–88. 

3. Дутчак В. Г. Бандурне мистецтво українського зарубіжжя 
ХХ — початку ХХІ ст. Івано-Франківськ : Фоліант, 2013. 488 с. 

4. Дутчак В. Г. Мистецькі здобутки бандуристів української 
діаспори США // Американська історія та політика. 2018. № 5. 
С. 86–95. DOI: http://doi.org/10.17721/2521-1706.2018.05.86-95. 

5. Олійник Ю. О. Акорди життєвої пісні. Сторінки автобіо-
графії [Рукопис] 103 арк. // Особистий архів Ю. О. Олійника. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 93 

ЗІНКІВ І. Я. 

Львівська національна музична академія імені М. В. Лисенка; 
доктор мистецтвознавства, професор, професор кафедри теорії 
музики (Львів, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0002-0406-3370 

СПОСТЕРЕЖЕННЯ НАД МОДАЛЬНОЮ ТЕХНІКОЮ 

МИРОСЛАВА СКОРИКА РАННЬОГО ПЕРІОДУ 

ЖИТТЄТВОРЧОСТІ 

Музика Мирослава Скорика віддавна приваблювала 
увагу її поціновувачів. У різні періоди життєтворчості його 
називали неофольклористом, неокласиком, у зрілий період — 
неоромантиком. Незважаючи на цю різнобарвну одіж із 
префіксом нео-, якою дослідники характеризують різні пе-
ріоди розвою індивідуального стилю Майстра, цей стиль, по 
суті, залишається єдиним і неповторним у своїй естетично-
світоглядній матриці. Вона визначала його підсоння (видно-
коло), погляди на оточуюче середовище, світ, що відображено 
в опусах, створених у різні періоди життя. У своїх творах 
митець завжди моделював самобутньо-неповторний влас-
ний універсум, забарвлений сприйняттям світу яскраво на-
ціонального типу особистостi. І незалежно від того, надиха-
ла його сучасна світова академічна класика чи авангард, 
регіональний (гуцульський, лемківський, бойківський) чи 
одеський міський фольклор, звучання ансамблів троїстих 
музик чи леутарів, симфоджазу і джазу — чи музики азійських 
або скандинавських народів, — він завжди зостається націо-
нальним художником. Адже тільки в такий спосіб можна 
досягнути вершин світового визнання, і його, без сумніву, 
Майстер здобув. 

Небуденна самобутність висловлювання ще в ранній 
період зумовила лавину наслідувань раннього стилю митця 
молодшою генерацією митців, породжуючи низку симу-
лякрів як прямих його учнів, так і адептів, серед них — його 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

94 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

сучасників, представників західної української діаспори 
(В. Балей). Більша частина його учнів сьогодні утворила 
надійний фундамент сучасної композиторської школи Ук-
раїни в її різних регіональних проявах. 

Лише з відстані часу можна помітити, якими радикаль-
ними на той час, час «хрущовської відлиги», були перші 
кроки композитора в мистецтві. Окреслюючи його творчість 
належністю до будь-якого напряму — неофольклоризму, 
неокласицизму чи необароко, мінімалізму (знаменитий 
хоровий джоук «Пори року») чи неоромантизму, — ми сьо-
годні безмірно звужуємо істинний діапазон його ще не до 
кінця збагненної творчої особистості, яка акумулює в собі 
найкращі досягнення української і зарубіжної сучасної музи-
ки. Композиторська техніка М. Скорика, як і мінливий погляд 
молодого митця на світ, постійно зазнавала низки мутацій. 
Вона формувалась спочатку під впливом Н. Нижанківського, 
творчість якого, поруч із творами молодого М. Колесси, 
композитор, мабуть, найбільше цінував із середовища україн-
ських модерністів довоєнного Львова. Згодом значний вплив 
на формування стилю митця зробив його професор класу 
композиції А. Солтис, близький друг Б. Лятошинського, 
який прищеплював своїм учням (серед них Є. Станковичу) 
творчі ідеї К. Шимановського і Б. Бартока. «Національна 
фоніка» цих авторів, — Шимановського періоду «Курпйов-
ських» пісень і «Гарнасів» та нефольклорних опусів Барто-
ка — значно вплинули на формування музичного підсоння 
талановитого, але норовливого студента з композиції. Далі 
було захоплення П. Гіндемітом, з часом — С. Прокоф’євим, 
у зрілий період — творами російської «П’ятірки» (передусім 
М. Римським-Корсакова, М. Мусоргського), Д. Шостаковича. 
Уже у зрілий період творчості принесена шана професору з 
композиції в аспірантурі Московської консерваторії 
Д. Кабалевському Першим фортепіанним концертом, 
прем’єрне виконання якого здійснив сам М. Скорик. 

На початку 1980-х років, у Другому фортепіанному кон-
церті, починаємо помічати паростки нового почерку, впливу 
нових виражальних засобів, які можна окреслити висловом 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 95 

«набуття зрілості», що його застосував В. Задерацький до 
першого, на думку музиколога, зрілого твору майстра — 
«Карпатського концерту» (1972). Межі цього періоду можна 
окреслити наступним двадцятиліттям. А однією з ознак 
пізнього стилю Майстра треба вважати самоцитування — як 
усвідомлення вагомості власного творчого доробку в музич-
ному мистецтві сучасності. Це блискуче було втілено в такому 
світового рівня шедеврі, як «Каприси Скорика — Паганіні», 
п’ять перших з яких були написані у 1986–1987 роках, на-
ступні — до середини 2010-х, і що цікаво, ці пізні каприси 
пронизані тематизмом самого Скорика, зокрема контрапунк-
тично до тематизму Паганіні цитованими власними темами 
з його зрілих і пізніх інструментальних концертів. 

Модальна техніка М. Скорика від початку акумулюва-
ла ознаки характерних тенденцій розвитку ладо-
гармонічної мови сучасних зарубіжних композиторів, що 
виявилось, передусім, у концентрації в його стилі ознак 
стилістики композиторів-неокласиків — І. Стравінського, 
Б. Бартока, С. Прокоф’єва, П. Гіндеміта, також О. Месьяна. 
Її ознаки можна виявити через використання так званої 
12-шаблевої діатоніки (від С. Прокоф’єва), принципу дзер-
кально-симетричних мелодичних і гармонічних структур 
(від Б. Бартока), остинатно витриманої моно- та поліінтер-
вальної акордики (від І. Стравінського), політональності 
півтонового співвідношення, тотальної хроматизації, що 
приводить до утворення різного типу кластерів. 

Становлення раннього стилю митця проявилось у та-
ких засобах: 

1) використанні ладових і ритмічних модалізмів, за-
позичених із західноукраїнських музичних діалектів; 

2) розщепленні окремих тонів (зчаста терцієвих, кварто-
тритонових) вертикалі; 

3) проєктуванні ладово-характерних горизонтальних 
відношень на вертикальні; 

4) уміщенні квазіцитат фольклорного типу в політо-
нальний контекст; 

5) зверненні до барокових моделей. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

96 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

Модальна техніка М. Скорика раннього періоду твор-
чості ґрунтується на принципі монтажу вузькообсягових 
ладових ланок (тетра- , пента-, гексахордів), найяскравіше 
виявленого в Концерті для оркестру «Карпатський» (1972). 

У його модальній техніці варто виділити два аспекти: 
1) ладозвукорядний і 2) ритмічний. Категорія тембру в ній 
виявлена менш опосередковано, зазнаючи мутацій через 
семантизацію темброво-акустичних «етнознаків» — народ-
ного інструментарію гірських регіонів Карпат (трембіта, 
фрілка, скрипка), імітованого інструментами симфонічного 
оркестру (валторна, флейта, група струнних). 

У музичному мисленні раннього періоду творчості 
можна простежити вже оформлені принципи цієї техніки, 
яку слід назвати фольклорною модальністю [Зінків, 2008, 
с. 250]. Суть її можна звести до майже непомітного слухом 
ладового ковзання, своєрідного глісандування горизонта-
льних ліній, у їх розмаїтому поєднанні, що перегукується із 
нецентралізованими ладовими «примітивами» (вислів 
К. Квітки) архаїчної мелодики Карпатського регіону. Подібно 
мотивній техніці К. Дебюссі, вона ґрунтується на роботі з 
вузькообсяговими мотивами різного типу — діатонічними, 
пентатонічними, геміольними, що забарвлені етно-
характерними ладовими ідіомами з їх постійним ритмічним 
варіюванням — аугментацією, димінуцією, «механічним» 
відсіканням певних частин ритмоформул і роботі з їх окре-
мими сегментами за принципом pars pro toto (з лат. — час-
тина замість цілого). Джерелом цієї нової для нього техніки 
слугував мелос і ритміка Карпатського (ширше — Прикар-
патського і Закарпатського) регіону України. Карпатський 
регіон, по суті, об’єднує чимало країн Східної і Південно-
Східної Європи — Румунії, Молдови, Словаччини, України, 
Польщі, до цього типу культури долучені також країни Бал-
канського півострова (Греція, Болгарія, Хорватія, Словенія, 
ін.) Об’єднує настільки, що змушує нас замислитись над 
проблемою походження геміоліки в європейській музиці і 
порушити питання про те, чи справді цей ладовий шар є 
винятковим надбанням музики народів Сходу? Адже він, як 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 97 

писав К. Квітка, укорінений у таких давніх обрядових плас-
тах народної музики українців, що породжує гіпотезу про 
його автохтонність, успадковану, вірогідно, з індоіранського 
шару нашої культури, як і сусідніх з українцями народів 
[Зінків, 2013, с. 271–278]. 

Зупинюся на способах побудови розгорнутих мело-
дичних ліній, розвиток яких є неоднорідним у різних шарах 
фактури (як рельєфного, так і фонового типу). Усі вони ґрун-
туються на принципі ланцюгового безцезурного взаємо-
зв’язку коротких мотивних ланок, частіше геміольного ти-
пу, властивого особливому ладовому субстрату карпатської 
епіки (співанки-хроніки) і думному епосу (С. Грица), що має 
джерелом один архаїчний ритмічний архетип, який зазви-
чай прийнято називати коломийковим. 

У модальній техніці раннього періоду творчості ком-
позитора спостерігаємо кілька способів розгортання мело-
дичної лінії. Вони ґрунтуються на цілотоновому, півторато-
новому (геміольному) і двотоновому способах зчеплення 
(або накладання) вузькообсягових ладових ланок за допомо-
гою одного або кількох спільних звуків. Тому відчуття ладо-
вих центрів нівелюється, викликаючи естетично-звуковий 
ефект «ковзання», що нагадує мінливу модальну основу 
мелодико-ритмічних структур раннього Стравінського. 
В останньому способі сукупність «уявних» (прихованих) 
ладотональних центрів може утворювати збільшений три-
звук, розділюючи октавний звукоряд на рівновеликі двото-
нові сегменти. Ця техніка об’єднує рельєфний тип тематиз-
му (сольні теми фагота й альта з «Карпатського» концерту, 
епізод Rubato quasі rеcіtаtо з першої частини Першого скрип-
кового концерту) із фоновими фігурами музичного тексту. 

Кожен великий митець у певний період своєї життє-
творчості відчуває потребу пошуку й віднайдення власної 
техніки письма, у якій фокусується його погляд на оточую-
чий світ, виявляючись у мовно-стильовому тезаурусі. Зчаста 
саме композиційна техніка, як це бачимо в Б. Бартока, 
О. Месьяна, Д. Лігеті, стає тим фокусом, що виказує естетичне 
кредо митця, його сприйняття довкілля. Р. Вагнер прийшов 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

98 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

до формування принципів «безконечної мелодики» і «тех-
ніки плавного переходу» форми-структури у «Везендонк-
циклі», який став предтечею «Трістана». Ф. Ліст відкрив 
новий спосіб інтеграції вертикалі з горизонталлю в пізніх 
творах через розбудову терцієвої вертикалі, чим прокладав 
дорогу новій естетиці імпресіонізму. К. Дебюссі звернувся 
до мотивної техніки монтажу у «Фортепіанних прелюдіях», 
хоча сама ідея вже була задекларована його раннім роман-
сом «Beau soire». Молодий Скорик прокладав шлях своїм 
зрілим опусам фольклорною модальністю через глибоке, 
новаторське для української музики 1960–1970-х років, пе-
реосмислення модерних традицій європейської неостиліс-
тики потужним національним струменем, таким необхід-
ним у той історичний час, коли його стиль щойно починав 
формуватися. Цей тип модальної техніки згодом позна-
читься у сфері формотворчих концепцій — монтажному 
типі драматургії, що домінуватиме в зрілий і, особливо, 
у пізній періоди життєтворчості Великого Митця. 

Список використаної літератури 

1. Зінків І. Я. Бандура як історичний феномен. Київ : ІМФЕ 
ім. М. Т. Рильського, 2013. 448 с. 

2. Зінків І. Я. Модальність як категорія сучасного музико-
знавства // Науковий вісник Національної музичної академії Ук-
раїни імені П. І. Чайковського. Вип. 74 : Естетика і практика мисте-
цької освіти. Київ ; Львів : Сполом, 2008. С. 245–253. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 99 

ЗОСІМ О. Л. 

Національна академія керівних кадрів культури і мистецтв; 
доктор мистецтвознавства, професор, професор кафедри академіч-
ного і естрадного вокалу та звукорежисури (Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0001-7546-094X 

ДЖЕРЕЛОЗНАВСТВО 
ЯК ПІДҐРУНТЯ НАУКОВИХ СТУДІЙ 

З ІСТОРІЇ УКРАЇНСЬКОЇ ДУХОВНОЇ ПІСНІ 

У дослідженнях з історії української духовної пісні 
надзвичайно важливою є джерелознавча складова. Розши-
рення джерельної бази дає змогу не лише знаходити нові 
пісенні твори давніх і сучасних авторів, а й змінити погляди 
на історію розвитку цього важливого шару української му-
зичної культури. Останнє трапляється не так часто, нато-
мість поглиблення інформації щодо побутування духовних 
пісень відбувається саме завдяки знаходженню й залучен-
ню в науковий дискурс нових джерел. 

Відповідно до сказаного, варто звернутись до цікавого 
рукопису, що зберігається в Російській державній бібліотеці 
у фонді 37 (фонд Тихона Большакова) під № 50. Це джерело 
фігурує в науковому обігу, про нього згадано в монографії 
Юрія Медведика [Медведик, 2006, с. 255]. Однак у цій та 
інших працях дослідника цей рукопис ніяк не прокоменто-
вано. Завдяки тому, що це джерело потрапило у відкритий 
простір (було оцифроване і розміщене на сайті, як і знач-
ний масив рукописів і стародруків із Російської державної 
бібліотеки та центрального державного архіву Москви [Со-
брание рукописей и старопечатных книг]), ми маємо мож-
ливість ознайомитися з ним і здійснити його аналіз. 

Цей рукописний співаник російського походження 
першої чверті XVІIІ ст. цікавий передусім формою фіксації 
пісенного матеріалу. У ньому, замість триголосної партитури 
із записом вербального тексту пісні після нотного, що харак-
терно для російських співаників кінця XVІІ–ХІХ ст., записана 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

100 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

лише її одноголосна мелодія, до того ж, це не одна строфа, 
що типово для української духовно-пісенної традиції, а всі 
строфи. Отже, рукопис має вигляд поголосника партесного 
твору, однак у ньому записані переважно пісні (загалом у 
збірнику 32 твори, більшість пісень, до речі, має українське 
походження). Зазначимо: щодо організації репертуару, цей 
рукописний співаник є типовим для православних пісенни-
ків, у яких пісні не впорядковані за тематикою, хоча в ньому 
виокремлені змістовні міні-цикли, зокрема різдвяних та по-
каянних пісень (про структуру співаників різних конфесій 
див. працю О. Л. Зосім [2017]). У цьому він нічим не відріз-
няється від інших російських пісенників цього часу. 

Найбільш інтригуючим є запитання: чому було обрано 
форму запису більш трудомістку, порівняно з традиційними 
партитурними пісенниками? Назва рукопису («Канцерты 
разныя», правопис оригіналу збережено) і певна відмін-
ність музичного компоненту в різних строфах пісні логічно 
наводять на думку, що всі пісенні твори розписані по голосах, 
подібно до партесних композицій, а сам рукопис є поголос-
ником. Однак це спостереження, цілком слушне, як покаже 
подальший аналіз інших рукописів, викликає запитання: 
навіщо записувати духовні пісні у вигляді поголосників? де ці 
пісні слід виконувати? Деякі відповіді на ці запитання міс-
тяться в іншому джерелі з фонду Т. Большакова, зокрема в 
рукопису № 109. Він не потрапив у поле зору дослідників 
духовних пісень, оскільки пісенні твори становлять у ньому 
лише частину репертуару, хоча й дуже суттєву. Цей рукопис, 
який є поголосником, складається з трьох змістовних роз-
ділів: літургії, катавасії і концертів (перед блоком концертів 
є примітка «тенор», що дає підстави вважати цей рукопис 
поголосником). Концерти з цього рукопису, які є як компози-
ціями на літургічні тексти, так і пісенними творами на нелі-
тургічні тексти, становлять більшу частину рукопису, їх при-
близно ¾. Обидва типи творів — на канонічні та пісенні текс-
ти — розміщені окремо, вони не утворюють тематичних груп. 

Ознайомлення з рукописом № 109 із фонду 
Т. Большакова знімає багато запитань, які ставить перед до-



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 101 

слідником рукопис № 50, зокрема щодо специфічної форми 
запису пісенного репертуару, але, водночас, породжує нові, 
серед яких найважливішим є запитання, де саме виконували 
пісні-концерти. Логічною є відповідь, що на богослужінні, 
у тій частині обряду, у якій, починаючи з барокової доби, 
під час причащання священиків почали виконувати концер-
ти. З іншого боку, дослідники православного церковного 
співу, особливо російського, завжди наголошували, що 
концертами називають композиції на, хоч і неуставні, але 
сакральні, тексти (біблійні, псалтирні, гімнографічні), саме 
тому вони могли звучати у храмі під час літургії. Релігійні 
співи на поетичні несакральні тексти в церквах не допуска-
лись і могли звучати як виняток, наприклад, при входженні 
в храм і вітанні церковного ієрарха, тобто поза літургією. 
Але, як бачимо, концертами в російських рукописах першої 
половини XVІIІ ст. називали й духовні пісні на несакральні 
тексти, що були розписані на голоси, подібно до партесних 
композицій, у яких їхня строфічна форма була замаскована 
завдяки запису всіх строф пісні. 

Наразі ми віднайшли два рукописи, один із яких дато-
вано першою чвертю XVІIІ ст. (№ 50), другий — XVІIІ ст. 
(№ 109). Тому актуальними і невирішеними залишаються 
кілька питань, а саме: чи така практика була поширена 
в російській православній традицій? якщо так, то наскільки, 
де саме і в який період? Знаходження інших рукописів може 
цілком змінити наше уявлення про місце пісенних творів 
в обрядовій практиці російського православ’я. Українського 
науковця також хвилює питання, чи було щось подібне 
в українській церковній традиції, враховуючи, що в україн-
ських рукописних пісенниках XVІIІ ст. також трапляються 
визначення «концерт»? Це дає змогу припустити, що тра-
диція співати духовні пісні під час причащання священиків 
була в Україні в барокову добу. Однак при цьому ми навряд 
чи знайдемо поголосники, подібні до тих, що зберегла ро-
сійська традиція. Проте не варто забувати, що більшість 
духовно-пісенного російського репертуару першої половини 
XVІIІ ст. становили українські пісні, які привезли в Росію 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

102 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

вихідці з України, вони могли ознайомити місцевих жителів 
з деякими українськими церковними практиками. Традиція 
співати колядки на місці концертів у різдвяний період, що 
виникла в барокову добу й побутує нині, якраз свідчить про 
те, що практика співів пісень на несакральні тексти на україн-
ських землях не просто існувала, а й була дуже поширеною. 

У висновку зазначимо, що ці рукописи дають змогу 
якщо не переглянути, то суттєво доповнити наші уявлення 
про місце духовних пісень у православному богослужінні 
барокової доби. Православна церковна практика передба-
чала їх спів під час обряду причастя священиків, тобто у тій 
частині богослужіння, у якій потім розвинувся жанр духовно-
го концерту. Українська традиція не фіксувала цієї практики 
як такої, що з огляду на вкоріненість не потребувала кодифі-
кації, і про неї ми знаємо завдяки паралітургічному співу ко-
лядок у різдвяний період на богослужінні, що зберігся й до-
нині. Російська паралітургічна традиція, як вторинна щодо 
до української, зберегла більшу кількість джерел, серед яких 
особливу цінність мають рукописні поголосники з творами з 
жанровим визначенням «концерт». Паралітургічними кон-
цертами були як піснеспіви нестрофічної форми на сакральні 
тексти, так і духовні строфічні пісні, які, завдяки оригіналь-
ній формі фіксації, можна виконувати на богослужінні. 

Список використаної літератури 

1. Зосім О. Л. Східнослов’янська духовна пісня: сакральний 
вимір : монографія. Київ : НАКККіМ, 2017. 328 с. 

2. Медведик Ю. Є. Українська духовна пісня XVII–
XVIII ст. : монографія. Львів : Вид-во УКУ, 2006. 324 с. 

3. Собрание рукописей и старопечатных книг. URL: 
https://lib-fond.ru/ (дата доступу: 12.10.2021). 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 103 

КАВУННИК О. А. 

Ніжинський державний університет імені Миколи Гоголя; 
кандидат мистецтвознавства, доцент, доцент кафедри музичної 
педагогіки та хореографії (Ніжин, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0003-3883-7909 

З ІСТОРІЇ ТА СЬОГОДЕННЯ 
МУЗИЧНОЇ РЕГІОНОЛОГІЇ УКРАЇНИ 

Регіональні аспекти є одними з пріоритетних у сучас-
ному українському музикознавстві. Вони сприяють систем-
ному осмисленню національної музичної спадщини, показу 
її багатоманітності й цілісності, на противагу фрагментарнос-
ті, типовій для радянських часів у розкритті форм музичного 
життя у великих, малих містах, селищах України. Опрацюван-
ня в кожному з них основ духовно-смислової спорідненості 
мистецької діяльності формує засади наукової концепції 
регіональних досліджень у контексті якостей національного 
менталітету. У цьому полягає важливість музичної регіоноло-
гії як системи знань про культуротворення, різножанрові 
форми розвитку музичного мистецтва, його представників у 
великих, малих містах, селищах регіонів України. У такий 
спосіб формується контекст об’єктивного системно-цілісного 
розвитку національного й полікультурного простору сучас-
ної України. 

Музична регіонологія порівняно молода галузь україн-
ського музикознавства. І це доводить синонімічна в аспекті 
філології багатоваріантність терміна регіонологія, що має 
смислову еквівалентність зі спільнокореневими поняттями 
регіоналістика, регіоніка. Таке широке трактування свідчить 
про доволі потужний імпульс у прагненнях науковців стабілі-
зувати його визначення, формалізувати науково-практичну 
сутність в аспекті системного осмислення мистецького часо-
простору, форм й особливостей музичного життя в регіонах 
України, як органічних складових національної музичної 
спадщини. Змістовно-смислова ідентифікація формулювань 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

104 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

«регіональна культура», «культура регіону» сприяє ство-
ренню моделі соціокультурної творчості. Інноваційними є 
словосполучення «синдром периферійної культури, культур-
на периферізація» (Б. О. Сюта [2006]); «універсалізм та регіо-
ніка» як один із засадничих принципів філософії етнокуль-
тури (В. А. Личковах [2010]). Вкотре стверджується думка, 
що широкий спектр тлумачень спільнокореневих термінів 
«регіон, регіоніка, регіоналістика» свідчить про вагомість 
проблем музичної регіонології в осмисленні тенденцій її 
розвитку. Дослідження науковців сприяють структуруван-
ню регіональної проблематики, її смислової спорідненості, 
що характеризується вивченням особливостей українського 
менталітету, соціотворчих джерел розвитку культури як 
самодостатньої цілісної системи у форматі суспільно-
історичного буття регіону держави. 

З історії етапів становлення й розвитку регіональної 
проблематики в національному музикознавстві слід указати 
на одне з перших досліджень М. П. Загайкевич [1960] про 
музичне життя Західної України другої половини 
ХІХ століття, праці про музичне життя великих культурних 
центрів: Харкова (Н. О. Пирогової [1968]), Києва 
(К. І. Шамаєвої [1996], О. О. Лисюк [2017]). 

Історію та сьогодення розвитку музичної регіонології 
України умовно представляють три етапи. Перший — 
1960–1990-ті роки ХХ століття. На початку 90-х років 
ХХ століття академік І. Ф. Ляшенко у Національній музич-
ній академії України імені П. І. Чайковського заснував 
Центр україністики, спрямований на осмислення музичної 
інфраструктури українського суспільства в регіональній та 
соціальній проєкціях. Тези науковця про необхідність вико-
нання регіональних досліджень знаходять яскраве продов-
ження, зокрема, у працях О. В. Шевчук [1991], 
В. А. Мітлицької [2000], Т. І. Росул [2002], Т. В. Мартинюк 
[2003]. Автори розкривають процеси розвитку регіональної 
музичної культури в історичній, етнічній, соціоетнічній 
площинах, питання регіональної сформованості мистецько-
го середовища як системної організації музичної культури. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 105 

Другий етап — межа ХХ–ХХІ століть в розвитку му-
зичної регіонології. Цьому сприяють праці таких учених: 
Г. Д. Локощенко [1991], О. П. Васюта, [1997; 2021]; 
М. В. Черепанін [1997), Н. О. Костюк [1998], П. І. Шиманський 
[1999], В. А. Мітлицька [2000], Л. О. Кияновська [2000], 
Т. В. Мартинюк [2003], Т. І. Росул [2002], Б. І. Забута [2003], 
О. В. Кононова [2004], Л. П. Ігнатова [2006], А. І. Литвиненко 
[2006]; О. М. Миронова [2007], О. А. Кавунник [2011], а також 
збірник статей із питань музичної регіонології [Культура і 
мистецтво Чернігово-Сіверщини, 2021]. 

Третій етап — початок 2020-х років ХХІ ст. в Україні 
значно динамізується завдяки визначенню світоглядної 
спрямованості науково-теоретичних досліджень у контексті 
музичної регіонології. Регіональна константа «геосоціокуль-
турний образ регіону», яку запропонувала Т. В. Мартинюк 
[2003], дає змогу системно-комплексно осмислити мистецьку 
спадщину українського суспільства, окреслити шляхи стиму-
лювання й розвитку нових видів творчості, мистецького само-
вдосконалення. Про нові регіональні, міжнародні комунікації 
в розвитку культурного діалогу музикантів — представників 
Півдня й Півночі, Сходу й Заходу України свідчать праці 
Г. В. Карась [2021], С. Ф. Олійник [2017]. Створено потужний 
науково-джерелознавчий масив досліджень із музичної регіо-
нології. Музично-естетична цінність останніх сприяє збага-
ченню музичного середовища, як частини єдиного культур-
но-мистецького простору держави. У такий спосіб зміцню-
ється концепція про цілісність національного і полікульту-
рного простору України. Гуманітарно-соціологічний аспект 
культури становить сутність наукової концепції досліджень 
регіональних вимірів української культурної ментальності. 

Об’єктом досліджень стає міське середовище як сукуп-
ність форм культуротворення городян великого, малого міста, 
що відіграє особливу роль у визначенні форм життєдіяльності 
людини. Міське середовище як репрезентативна сфера куль-
турно-музичного життя, уміння абстрагуватися в ньому допо-
магає суб’єктам культури формувати й розвивати власний 
художньо-естетичний потенціал. Його розвиток у творчому 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

106 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

досвіді митців — суб’єктів культури становить основу куль-
турної спадщини, серед складових якої: наявність матеріаль-
ної культури; поведінкові традиції; стійка повторюваність 
художніх проявів; самосвідомість і самоствердження. 

У контексті музичної регіонології сьогодення активно 
стверджується музичне краєзнавство. За аналогією з істо-
ричним і літературним, природничо-географічним і куль-
турно-мистецьким, воно становить сферу не тільки науко-
вого пізнання, а й активної практичної діяльності. Остання 
об’єднує творчу енергію городян, активізує увагу до культу-
ри, традицій і звичаїв міста, сприяє поповненню цікавим 
музично-фактологічним і джерелознавчим матеріалом 
державних архівів, експозицій краєзнавчих музеїв міського, 
обласного, республіканського значення. 

Розвиток музичного краєзнавства свідчить про ознаку 
соціокультурного прояву розуміння, що самоусвідомлення 
нації починається від пізнання кожним рідного краю. 
У процесі проведення краєзнавчих досліджень стає можли-
вим виокремлення конкретики фактологічного матеріалу 
місцевості, який має власну історико-культурну цінність, а 
не підганяється під загальноприйняту схему. 

У музичному краєзнавстві сформовані напрями ви-
вчення музичного життя провінційних міст в регіонах. Се-
ред них слід визначити такі: 

— форми музично-виконавського професіоналізму у 
зв’язку з розвитком музично-естетичних смаків мешканців 
міста; 

— жанрово-музична панорама концертного репертуару 
музикантів міста; 

— творчі портрети виконавців — солістів і музичних 
колективів; 

— типології мистецької діяльності — аматорської, са-
модіяльної, академічної; 

— творчість композиторів краю. 
Визначення закономірностей і форм розвитку музич-

ного мистецтва в контексті культурологічних процесів міста 
необхідне для розуміння формату соціокультурної динаміки 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 107 

міста, селища певного регіону. Серед важливих, для розвит-
ку краєзнавства, зокрема й музичного чинників: 

— роль державних виконавчих органів у фінансуванні 
культуротворчих процесів у регіонах (міста, селища); 

— діяльність науковців (архівно-пошукова робота, пуб-
лікації, конференції), 

— подвижницька праця громадян міста, селища. 
Отже, музична регіонологія є невід’ємною складовою 

комплексних культурологічних досліджень національної 
музичної культури. Вона стверджує концептуальне положен-
ня українського музикознавства про системно-цілісний і 
об’єктивний процес розвитку національної музичної куль-
тури, у якому формувався духовний мистецький простір як 
середовище культури. Регіональний напрям досліджень 
музикознавців характеризується пізнанням форм культурно-
мистецького життя, музичного середовища малого міста як 
соціального й архітектурно-просторового феномену в істо-
ричній ретроспективі держави. Це привертає увагу самобут-
німи проявами народної і професійної творчості, органічно 
і згармонізовано вписується у загальнонаціональний прос-
тір, а наявна джерельна база стверджує тезу про значимість 
малих міст, селищ як культурних соціо-локусів України 
(В. В. Кузик [2011]), митці в яких сприяють збагаченню ду-
ховних цінностей музичної культури держави. 

Список використаної літератури 

1. Васюта О. П. Музичне життя на Чернігівщині у ХVІІІ–
ХІХ ст. Чернігів : Деснянська правда, 1997. 212 с. 

2. Васюта О. П. Музичне мистецтво Чернігівщини як куль-
туротворчий феномен України ХХ — початку ХХІ ст. : дис. … 
доктора мистецтвознавства : 26.00.01 Теорія та історія культури 
(мистецтвознавство) / Нац. акад. кер. кадрів культури і мистецтв. 
Київ, 2021. 563 с. 

3. Загайкевич М. П. Музичне життя Західної України другої 
половини ХІХ ст. Київ, 1960. 190 с. 

4. Ігнатова Л. П. Тенденції розвитку музичної культури Во-
лині кінця ХХ — початку ХХІ ст. : дис. … доктора мистецтво-



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

108 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

знавства : 17.00.01 Теорія та історія культури / Київський нац. 
ун-т культури і мистецтв. Київ, 2006. 234 арк. 

5. Кавунник О. А. Музичне середовище Ніжина в контексті 
національних культуротворчих процесів ХІХ — початку 
ХХІ століть. Київ : НАН України, 2016. 328 с. 

6. Карась Г. В. Відомі діячі музичної культури української 
діаспори — уродженці Чернігівщини // Культура і мистецтво 
Чернігово-Сіверщини / ред.-упоряд. В. В. Кузик, О. А. Кавунник. 
Ніжин: Лисенко М. М., 2021, С. 101–114. 

7. Кияновська Л. О. Стильова еволюція галицької музичної 
культури ХІХ–ХХ ст. дис. … доктора мистецтвознавства : 
17.00.01 Теорія та історія культури / Нац. муз. акад. України 
ім. П. І. Чайковського. Київ, 2000. 420 арк. 

8. Кононова О. В. Музична культура Харкова кінця 
ХVІІІ — початку ХХ ст. Харків : Основа, 2004. 176 c. 

9. Копиця М. Д. Питання джерелознавства ХХ ст. у світлі 
ідей музичної україністики І. Ф. Ляшенка // Науковий вісник На-
ціональної музичної академії України імені П. І. Чайковського. 
Вип. 16 : Культурологічні проблеми української музики (наукові 
дискурси пам’яті академіка І. Ф. Ляшенка). Київ, 2002. С. 49–52. 

10. Костюк Н. О. Музична культура Західної України 20–
30-х років ХХ ст.: ідеї поступу та розвиток національних традицій : 
дис. … канд. мистецтвознавства : 17.00.01 Теорія та історія культури 
/ Нац. акад. керівних кадрів культури і мистецтв. Київ, 1998. 267 c. 

11. Кузик В. В. Лев Миколайович Ревуцький. Вид. 2-ге, пе-
рероб., доп. Київ ; Ніжин : Лисенко М. М., 2011. 84 с. 

12. Культура і мистецтво Чернігово-Сіверщини: міста, події, 
постаті / ред.-упоряд. В. В. Кузик, О. А. Кавунник. Ніжин : Лисе-
нко М. М., 2021. 256 с. 

13. Лисюк О. О. Театрально-музичне життя Києва кінця 
XVIII — першої половини XIX ст. : дис. … канд. мистецтв. : 
17.00.01 Теорія та історія культури / Київський держ. ун-т куль-
тури і мистецтв. Київ, 1998. 238 с. 

14. Личковах В. А. Універсалізм і регіоніка в сучасній етно-
культурології // Культурологічна думка. 2010. № 2. С. 48–53. 

15. Литвиненко А. І. Музична культура Полтавщини XIX — 
початку ХХ ст. в аспектах регіонального джерелознавства : дис. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 109 

… канд. мистецтвознавства : 17.00.01 Теорія та історія культури 
/ Нац. муз. акад. України ім. П. І. Чайковського. Київ, 2006. 222 с. 

16. Локощенко Г. Д. Музыкальная жизнь Сумщины (середина 
ХVIII — 80-е гг. ХХ века) : автореф. дис. … канд. искусствоведе-
ния : 17.00.02 Музыкальное искусство / Киевская гос. консерва-
тория им. П. И. Чайковского. Киев, 1991. 24 с. 

17. Мартинюк Т. В. Музичний професіоналізм північного 
Приазов’я ХІХ–ХХ століть (п’ять поглядів на геосоціокультурну 
динаміку Запорізького краю). Мелітополь : Вид. буд. Меліто-
польської міськради, 2003. 608 с. 

18. Миронова О. М. Музичне життя в полікультурному се-
редовищі м. Стрия та регіону Стрийщини (друга половина 
ХІХ століття — 1939 р.) : дис. … канд. мистецтвознавства : 
17.00.01 Теорія та історія культури / Львівська нац. муз. акад. 
ім. М. В. Лисенка. Львів, 2007. 237 арк. 

19. Митлицкая В. А. Музыкальная жизнь Екатеринославщины 
середины XIX — начала XX веков : дис … канд. искусствоведения : 
17.00.01 / Ин-т искусствоведения, фольклористики и этнологии 
им. М. Т. Рыльского НАН Украины. Киев, 2000. 179 л. 

20. Олійник С. Ф. Регіональні параметри рецепції творчості 
композиторів-романтиків (на прикладі Ф. Шопена, Ф. Ліста та 
Р. Ваґнера в музичній культурі Львова) // Наукові збірки Львівської 
національної музичної академії імені М. В. Лисенка, 2017. 
Вип. 40. С. 228–240. 

21. Пирогова Н. О. З історії музичного життя Харкова 
// Українське музикознавство : наук.-метод. зб. Київ : Муз. Україна, 
1968. Вип. 3. С. 228–238. 

22. Росул Т. І. Музичне життя Закарпаття 20–30-х років 
ХХ століття. Ужгород : ПоліПрінт, 2002. 208 с. 

23. Сюта Б. О. Глобалізаційні процеси та музична творчість 
на межі третього тисячоліття // Науковий вісник Національної 
музичної академії України імені П. І. Чайковського. Вип. 50 : 
Левко Колодуб: сторінки творчості (статті, дослідження, спогади : 
зб. ст. Київ, 2006. С. 258–276. 

24. Черепанин М. В. Музыкальная культура Галичины (вторая 
половина XIX — первая половина XX века). Москва : Башня, 
1997. 324 с. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

110 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

25. Шамаєва К. І. Музична освіта в Україні у першій поло-
вині ХІХ ст. : навч. посіб. Київ : ІЗМН, 1996. 112 с. 

26. Шевчук О. В. Музична україніка в контексті вітчизняної 
культури на межі ХІХ–ХХ століть // Укр. музикознавство : наук.-
метод. зб. / Київська держ. консерваторія ім. П. І. Чайковського. 
Київ, 1991. Вип. 26. С. 5–18. 

27. Шиманський П. І. Музичне життя Волині 20–30 років 
ХІХ століття : дис. … канд. мистецтвознавства : 17.00.03 Муз. мис-
тецтво / Нац. муз. акад. України ім. П. І. Чайковського, 1999. 144 с. 

КАРАСЬ Г. В. 

Прикарпатський національний університет імені Василя 
Стефаника; доктор мистецтвознавства, професор, професор ка-
федри методики музичного виховання та диригування (Івано-
Франківськ, Україна). 

ORCID ІD: https://orcid.org/0000-0003-1440-7461 

ОБРОБКА УКРАЇНСЬКОЇ НАРОДНОЇ ПІСНІ 

В РЕФЛЕКСІЇ ОЛЕКСАНДРА КОШИЦЯ 
І МИКОЛИ БОЙЧЕНКА 

Жанр обробки української народної пісні, започатко-
ваний Миколою Лисенком, плідно розвивали його учні й 
послідовники, зокрема Олександр Кошиць (1875–1944) та 
Микола Бойченко (1894–1946 або 1947). Якщо життєтворчість 
О. Кошиця в часи незалежності України активно вивчають і 
популяризують, то постать Миколи Бойченка, композитора, 
музикознавця, диригента й педагога, і сьогодні мало відома 
і зовсім не досліджена. Він закінчив Київський університет 
(1918) і Консерваторію (1919), у якій працював професором 
гармонії і диригентом (1919–1922). Під час навчання 
М. Бойченко працював акомпаніатором студентського хору 
Київського університету св. Володимира під керівництвом 
О. Кошиця, з яким склались приятельські стосунки. 
У 1922 році М. Бойченко — організатор і диригент хору ук-
раїнської колонії в Бухаресті (Румунія), у 1924-му керував 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 111 

ним на Шевченківському концерті, виконував власні твори 
для фортепіано. М. Бойченко викладав теорію музики і ком-
позицію в Консерваторії св. Цецилії в Римі (1924–1929), опуб-
лікував італійською мовою музично-теоретичне досліджен-
ня «Nuovi principi della composizione musicale» («Нові 
принципи музичної композиції», Рим, 1928) і здобув ступінь 
доктора філософії в галузі музикології. У 1925 році його за-
прошують на посаду професора Консерваторії у Флоренції, 
у 1929–1930 роках працював у Кишиневі професором історії 
музики в консерваторії, організував і очолив Спілку лірич-
них артистів, керував українським хором, був диригентом 
хору оперного театру. Протягом 1932–1938 років у Чернівцях 
очолив хорове товариство «Буковинський Кобзар», був дири-
гентом і викладачем Вищої музичної школи. Від 1938 року 
митець постійно проживав у Бухаресті, де його застала ка-
пітуляція Румунії (1944). Він намагався виїхати на Захід, 
однак, як припускала редакція діаспорного журналу «Нові 
дні» (Канада), мабуть, був арештований радянськими ор-
ганами і «…слід по ньому загинув» [Маценко, 1985, с. 7]. 

Рефлексії обох митців щодо жанру обробки української 
народної пісні віддзеркалені в їхньому листуванні як між 
собою, так з іншими діячами музичної культури (Василем 
Беневським в Росії та Павлом Маценком у Канаді). 

Згадки про М. Бойченка в листуванні О. Кошиця з 
В. Беневським припадають на римський період життєтворчос-
ті М. Бойченка. Лю Пархоменко підкреслює, що наскрізною 
ниткою цього листування були роздуми Кошиця про народну 
пісенність як основу фахової музичної культури [Пархоменко, 
1998, с. 10]. Він на той час був «…не лише найавторитетні-
шим знавцем у цій галузі, а й справжнім лицарем народного 
мистецтва. <…> Може скластися враження, що, вихований на 
високих естетичних зразках класики ХVІІІ–ХІХ століть, він 
не сприйняв модерністичних новацій, вважаючи недоречною 
переускладненість музичної мови» [Пархоменко, 1998, с. 10]. 
Тобто, з одного боку, О. Кошиць симпатизує молодому компо-
зиторові, з іншого — вельми критично оцінює його модерно-
експериментальні обробки українських пісень. Відомо, що 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

112 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

у ставленні до композиторів-сучасників О. Кошиць часто був 
суб’єктивним і доволі критичним. 

У грудні 1927 року О. Кошиць приїжджає із США до 
Рима, де планував підлікуватися і вирішити справи з повер-
нення в Україну. Він зупиняється у М. Бойченка. У листі від 
5 листопада 1929 року О. Кошиць пише про те, як, перебуваю-
чи в нього, щодня слухав модерні композиції і яким чином це 
негативно вплинуло на його здоров’я [Кошиць, 1998, с. 140]. 
Незважаючи на всі складнощі, особисті стосунки між митця-
ми залишились приязними, вони листувалися, М. Бойченко 
надсилав О. Кошицеві свої твори. Одержавши 1940 року об-
робки останнього (припускаємо, що це був збірник 
«150 буковинських народних пісень із села Чумкова», 1935), 
О. Кошиць рефлексує на них дуже нервово, про що пише 
П. Маценку (6 квітня 1940 р.), пересилаючи тому ноти 
М. Бойченка: «Що торкається мене, то безогляду — що 
Бойченко є мій приятель, колишній мій акомпаніятор Сту-
дентського Хору, брат мого близького друга, високо освічена 
людина, естет найделікатнішого ґатунку, і, може, найкуль-
турніший між сучасними українцями, — все ж, перегляну-
вши його знущання над українською піснею, я написав йо-
му, що ніяк не можу погодитись з такою трактовкою пісні 
взагалі, а української зокрема» [Відгуки, 1985, с. 31–32]. 

Листування О. Кошиця і М. Бойченка свідчить, що кон-
такти між ними тривали. У листі від 23 лютого 1940 року 
О. Кошиць дякує за надіслані ноти і відверто рефлексує з цьо-
го приводу. Він категорично не погоджується з принципами 
гармонізації народних українських мелодій, вважаючи що в 
художній обробці пісні «…треба вживати і її художню мову, 
тоді все буде природним, логічним, ясним, оправданим і зро-
зумілим» [Маценко, 1985, с. 5]. На думку О. Кошиця, пісня 
у своїй основі містить «…незлічимі скарби власних форм 
музичного вислову, безліч їх зворотів, нюансів і динаміки. 
Сам сюжет її дає просто в руки повну програму розробки» 
[Маценко, 1985, с. 5]. Митець обстоює позицію, що українська 
народна пісня не сприймає чужої музичної мови, вона має 
свою гармонію, яка зумовлена її мелодикою і, звертаючись 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 113 

до її аранжування, «треба розвинути те, що вона має, а не 
начіплювати на неї чужого, перемальовувати її та приму-
шувати говорити чужою, незвиклою й непотрібною мовою» 
[Маценко, 1985, с. 6]. Виходячи з цього, О. Кошиць вважає об-
робки М. Бойченка цілком чужими, експериментаторськими. 
Він не сприймає голосоведення і поліфонії в цих творах, 
оскільки вони мають загальний, а не український характер. 
Усе це ґрунтується не тільки на переконаннях О. Кошиця, це 
його віра, сутність і дух його музичної творчості (композитор-
ської і концертно-виконавської). Митець переконаний, якщо 
б ці принципи були неправдивими, штучними чи вигадани-
ми, то вони зазнали б критики. Він щиро звертається до 
молодого колеги: «Я хотів би, Друже, щоб Ви вспівались 
у пісню, відчули її, пожили нею хоч один мент, забувши увесь 
чужий хлам, яким набивали нам голову в музичних школах. 
Тоді б вільно запрацював закон асоціяції, що дає ґрунт і прос-
тір мистецькій творчості, і прокинуться у Вашій душі голоси 
Ваших предків і рідна земля пригорне Вас до своїх грудей та 
дихне на Вас своїм животворчим духом» [Маценко, 1985, с. 6]. 

О. Кошиць порівнює українську народну пісню з водами 
Йордану і радить М. Бойченку скупатися в них «не розумом, а 
серцем, і “очиститеся” та заспівайте хвалу Всевишньому 
натурально чистим українським голосом» [Маценко, 1985, 
с. 6]. Він нагадує, що той є не тільки музикантом, а й поетом 
«найчистішої води і найделікатнішої вдачі!» [Маценко, 
1985, с. 6]. О. Кошиць усвідомлює, що колега може не 
сприйняти його відвертої критики, однак наголошує: «Але 
ж ми з Вами не тільки музики, а щось трохи ширше й біль-
ше…» [Маценко, 1985, с. 6]. 

У відповіді від 1 квітня 1940 року М. Бойченко досить 
об’ємно і ґрунтовно відрефлексував на роздуми О. Кошиця 
щодо народної пісні: «…вона потрібна, як вихідна точка 
музичного розвинення народу. На неї можна опертися для 
дальшого поступовання. Але задовольнятися тим, що стоїш 
на цій точці не сміє народу будучого» [Маценко, 1985, с. 6]. 
Він сприймає порівняння О. Кошицем української народної 
пісні з дитиною, до того ж коханою дитиною, яку уславлений 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

114 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

диригент продемонстрував світові у найкращих своїх проявах 
під час концертної подорожі Української Республіканської 
Капели країнами Європи (1919–1922), Українського Національ-
ного хору Північною і Південною Америкою (1922–1924). 
Однак, на думку М. Бойченка, дитина-пісня мусить виростати 
і саме з такої позиції треба підходити до її обробки в сучас-
них умовах. Композитор доводить, що мова його обробок, як 
і голосоведення, українські, при цьому торкається проблем 
таїни композиторської творчості, оскільки крізь його душу 
«…проходить не тільки народна пісня. Душа переломлює, 
вигранює в собі весь світ. В ній сонце й зорі звучать. А чи 
можна хор небесних світил передати тризвуком? Народна 
пісня — це літавець (метеор), що зірвався з великої матері-
зорі й упав незгаслим у душу. Чи не вільно композиторові 
оповісти про цілу зорю?» [Маценко, 1985, с. 7]. Композитор не 
тільки обстоює власну позицію, а й веде мову про еволю-
ційний поворот модерної гармонії, яка утвердилася в пер-
шій половині ХХ століття і яку він обстоював. 

Отже, рефлексії О. Кошиця і М. Бойченка з приводу 
обробки української народної пісні, відбиті в їхньому листу-
ванні, не тільки демонструють різні погляди на цю проблему, 
а й спонукають продовжити дискусію про шляхи розвитку цьо-
го виду творчості українських композиторів ХХ–ХХІ століть. 

Список використаної літератури 

1. Відгуки минулого. О. Кошиць в листах до П. Маценка. 
Вінніпег : Культура й Освіта, 1954. 80 с. 

2. Кошиць О. А. Листи до друга. 1904–1931 / упоряд. 
Л. О. Пархоменко. Київ : Рада, 1998. 190 с. 

3. Маценко П. П. Шляхетний обмін думок двох мистців 
[Листування О. Кошиця і М. Бойченка] // Нові дні. 1985. Ч. 425–
426. С. 5–7. 

4. Пархоменко Л. О. Передмова // Кошиць О. А. Листи до дру-
га. 1904–1931 / упоряд. Л. О. Пархоменко. Київ : Рада, 1998. С. 5–13. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 115 

КАРМАЗІН А. О. 

Музей театрального, музичного та кіномистецтва України; 
кандидат мистецтвознавства, старший науковий співробітник 
(Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0002-8860-0355 

ШЕВЧЕНКІВСЬКА ТЕМА У ТВОРЧОСТІ 

МИХАЙЛА ВЕРИКІВСЬКОГО 

Творчість Тараса Шевченка протягом десятиліть постійно 
була актуальною та змістовною для Михайла Вериківського, 
однією з провідних у його мистецьких уподобаннях. Як пе-
реконує наведена далі таблиця, композитор звертався до 
неї протягом 1919–1960 років, утілюючи її в різних музич-
них жанрах — від хорової обробки до опери (таблиця 1). 

Таблиця 1. 
Шевченкіана Михайла Вериківського 

№ 
з/п Назва твору Уточнення Роки 

1. 

Хорова фантазія 
для солістів, хору 
і фортепіано 
«Гайдамаки» 

Власне лібрето 1919 

2. 
Редакція та оркестровка 
сюїти з опери М. Аркаса 
«Катерина» 

 1934 

3. 
Музика до кінофільму 
«Назар Стодоля 

Українфільм, 
Одеса 

1937 

4. 
Літературно-музична 
композиція «Кавказ» 

 1938 

5. Хор «Світе ясний»  1938–1939 
6. «Сотник» Власне лібрето 1939 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

116 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

№ 
з/п 

Назва твору Уточнення Роки 

7. 
Хорова обробка 
народної пісні 
«Думи мої» 

 
Друга редакція — 
для голосу 
з фортепіано 

1939 
 
 

1944 

8. 
Обробка мелодії 
Г. Гладкого «Заповіт» 

 1939 

9. 
Поема для баса 
та симфонічного 
оркестру «Чернець» 

 1942 

10. «Наймичка» 
Лібрето 
у співавторстві 
з К. Герасименком 

1943 

11. 
Оркестровка опери 
Г. Козаченка «Пан 
сотник» 

За поемою 
«Сотник 

1958 

12. Хор «Ой, гоп таки так»  1960 

Поезія Т. Шевченка стала становить самостійну лінію 
в музиці композитора. Серед наведених творів три є окра-
сою не лише власне шевченкіани композитора, а й творчої 
спадщини композитора, української музики першої поло-
вини ХХ століття загалом. Це кантата (за авторським ви-
значенням — хорова фантазія) «Гайдамаки», опера «Най-
мичка» і вокально-симфонічна поема «Чернець». На них і 
зосередимо свою увагу. Варто сказати кілька слів про загальне 
ставлення до творчості Т. Шевченка в епоху, в умовах якої 
довелося жити й творити М. Вериківському. 

У Радянській Україні це ставлення не було постійним 
унаслідок загальних змін соціально-політичної доктрини. 
У цьому переконують і видання «Кобзаря» різних років: 
у них або немає, або, навпаки, надруковані деякі «незручні» 
для влади вірші, деякі твори зазнавали редакторських правок. 
Відкрито заборонити більшість творів поета (були винятки) 
тоталітарна влада не наважилась, однак намагалася розгляда-



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 117 

ти їх у дуже викривленій ідеологізованій площині, керуючись 
плакатно-примітизованим гаслом «Тарас Шевченко — пророк 
соціальної революції». 

Цілком зрозуміло, що М. Вериківський, який не на 
словах, а на ділі був національним українським композито-
ром, ніяк не міг погоджуватися з таким поглядом на постать 
великого поета. Насамперед його приваблювала яскрава 
мелодійність поетової мови, яка ніби прагнула бути покладе-
ною на музику: «Тарас Шевченко належить до числа найму-
зикальніших поетів не тільки України, а й усього світу. <…> 
Ця виняткова музикальність поезії Т. Шевченка була основ-
ною причиною того, що не тільки композитори, а й числен-
ні представники простого народу стали класти на музику 
поезії Т. Г. Шевченка» [Одарченко, 1994, с. 84]. Безумовно, 
літературна творчість поета завжди залишалася для 
М. Вериківського одним із національних символів України. 

За словами О. Козій, музична шевченкіана — це «окре-
мий могутній пласт, що вражає своєю свіжістю, різнобарвніс-
тю і невичерпністю» [2014, c. 48]. І творчість Вериківського 
є значним внеском. Хорова фантазія «Гайдамаки» (1919) — 
твір, етапний для композитора. Він відкриває його авторську 
шевченкіану і, водночас, є першим твором національно-
історичної тематики. У своєму бажанні написати музику на 
текст Кобзаревого шедевра М. Вериківський був серед бага-
тьох українських композиторів, адже до поеми зверталися 
М. Лисенко, Г. Хоткевич, Д. Січинський, Ф. Богданов, 
К. Стеценко, Я. Степовий, М. Мусоргський, Ф. Надененко, 
I. Шамо, А. Кос-Анатольський, О. Білаш, Ю. Мейтус, і це 
далеко не повний перелік. 

Написані ще у студентські роки, «Гайдамаки» 
М. Вериківського зосереджують у собі цілий ряд показових 
для його творчості ознак [Кармазін, 2015, с. 87]. Як справедли-
во підкреслює Х. Зайченко, «з великої епопеї про селянсько-
козацьке повстання 1768 року проти національного й релі-
гійного гніту М. Вериківський вибрав кілька епізодів, акцен-
туючи мотиви могутнього національного піднесення в обороні 
волі й батьківської віри, життєствердної сили народної пісні. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

118 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

А домінує в творі гуманістичний шевченківський заклик по-
над усе цінувати Богом дароване людське життя, плекати 
любов до ближнього, а не розбрат і ворожнечу. В умовах 
кривавої громадянської війни це набирало пекучої актуаль-
ності, звучало в унісон із прагненням слухачів до людяності 
й миру» [2012, с. 74]. 

Композитор сам написав лібрето кантати, скомпону-
вавши належним чином поетичний матеріал із текстів ок-
ремих розділів поеми Т. Шевченка: «Свято у Чигирині», 
«Бенкет у Лисянці», «Треті півні», «Червоний бенкет», 
«Гупалівщина». Цікаво, що вже у пізній період творчості, 
у грудні 1951 року, сюжет шевченківських «Гайдамаків» знову 
привернув увагу композитора, цього разу в жанрі ораторії, 
яка, на жаль, залишилася незавершеною. Про це свідчить 
його запис у щоденнику: «Добре попрацював і закінчив ін-
тродукцію до ораторії «Гайдамаки» [Вериківська, 1997, с. 74]. 

Якщо хорова фантазія «Гайдамаки» стала початком, 
то опера «Наймичка» — кульмінаційним твором музичної 
шевченкіани та всієї творчості композитора, її вершиною. 
У ній «як у фокусі, сконцентрувались і як найяскравіше ви-
явились основні риси оперної творчості М. І. Вериківського. 
Глибоко драматичний основний образ, значний, справді 
народний зміст, соковитий національний колорит — ось чим 
привабила композитора поема Т. Г. Шевченка» [Герасимова-
Персидська, 1959, c. 46]. Основна увага, природно, зосере-
джена на постаті Ганни. Однак для композитора у його тво-
рчих пошуках важливо відтворити тогочасну атмосферу, 
традиції, побут. Для цього, зокрема, композитор увів у твір 
весільний обряд, що стало одним із приводів для звинувачення 
його під час відомих подій 1948 року в «замилуванні старови-
ною». Уперше поставлена в Іркутську в листопаді 1943 року, 
«Наймичка» через рік стала першою оперною прем’єрою 
у нещодавно визволеній столиці України. 

Поема «Чернець» — один із видатних творів Т. Шевченка 
на історичну тему, що й зацікавило М. Вериківського. Кожно-
го з митців надихала колоритна й сильна постать козацького 
полковника Семена Палія. Ідучи за поетом, М. Вериківський 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 119 

нічого не змінює в його авторському тексті — поема звучить 
без будь-яких скорочень. Композитор присвятив її пам’яті 
видатного українського музикознавця Миколи Грінченка. 

М. Вериківський, на наш погляд, ніби намагається по-
новому осмислити відомі події. Національно-історична об-
разність спирається на інтонації історичних народних пі-
сень «Максим козак Залізняк», «А мій батько орандар». 
Вільна драматургічна побудова твору не заперечує відчуття 
його сприйняття як художньо цілісного [Шурова, 1969, с. 59]. 

Уперше виконана в Уфі 1942 року, поема справила ду-
же сильне враження на представників української культури, 
евакуйованих до Башкирії під час радянсько-німецької вій-
ни, адже, як згадувала О. Вериківська, композитор запросив 
на домашню «прем’єру» твору П. Тичину й М. Рильского. 
Останній, прослухавши музику, назвав М. Вериківського 
переможцем [2006, с. 34]. 

Ім’я Михайла Вериківського назавжди залишиться серед 
митців, які зуміли глибоко й неординарно відтворити сутність 
Шевченкової поезії, по-справжньому авторське її бачення. 

Список використаної літератури 

1. Вериківська І. М. Архів Михайла Вериківського // Михайло 
Іванович Вериківський: погляд з 90-х : зб. ст. / ред.-упоряд. 
О. Торба. Київ : Центрмузінформ, 1997. С. 72–76. 

2. Вериківська О. М. Митець, свідомий свого покликання 
// Леля / упоряд. Е. Митницький, О. Непосєдова. Київ : Прес, 
2006. С. 33–37. 

3. Герасимова-Персидська Н. О. М. І. Вериківський. Київ : 
Держ. вид-во образотв. мист. і муз. літ. УРСР, 1959. 96 с. 

4. Зайченко Х. С. Хорова музика у творчості Михайла 
Вериківського як спосіб вираження національно-патріотичних 
ідей // Михайло Вериківський у контексті української музичної 
культури та освіти (до 115-ї річниці з дня народження) / за заг. 
ред. А. М. Ломаковича. Кременець : ВЦ КОГПІ ім. Тараса Шев-
ченка, 2012. С. 71–77. 

5. Кармазін А. О. Хорова фантазія «Гайдамаки»: початок 
звернення М. Вериківського до національно-історичної тематики 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

120 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

// Формування науково-освітньої політики : зб. наук. ст. Київ, 
2015. С. 85–89. 

6. Козій О. М. Музична шевченкіана // Творча спадщина 
Тараса Шевченка як чинник національно-патріотичного виховання 
майбутніх учителів мистецьких дисциплін : матеріали Всеукр. наук.-
практ. конф. / Уманський держ. пед. ун-т ім. Павла Тичини ; гол. 
ред. О. В. Дудник. Умань, 2014. С. 45–49. 

7. Одарченко П. В. Шевченко і музика // Тарас Шевченко і 
українська література : зб. наук. ст. Київ : Смолоскип, 1994. С. 81–86. 

8. Шурова Н. С. Три монологи для баса М. І. Вериківського 
(жанрово-стилістичні риси) // Українське музикознавство. Київ : 
Муз. Україна, 1969. Вип. 4. С. 50–66. 

КАЦАЛАП О. В. 

Інститут мистецтв Київського університету імені Бориса 
Грінченка; старший викладач кафедри академічного та естрадного 
вокалу (Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0002-8217-480X 

ТВОРЧА СПІВПРАЦЯ СПІВАЧКИ ЗОЇ ГАЙДАЙ 

І КОМПОЗИТОРА ВІКТОРА КОСЕНКА 

Знайомство Зої Гайдай із композитором Віктором 
Косенком відбулося в Житомирі, де минула її юність і були 
здійснені перші кроки в музиці. Мистецький вибір не став 
випадковим, адже майбутня співачка була донькою хорово-
го диригента Михайла Гайдая і зростала у творчій атмосфе-
рі. В. Косенку, який того часу мешкав і працював у Житомирі 
та був одним із найталановитіших молодих митців цього міс-
та, судилося стати її першим після батька професійним наста-
вником в опануванні основ музикування в класі фортепіано 
місцевої музичної школи. Відтоді їхні творчі шляхи постійно 
перетиналися. Зокрема, це відбулося в хоровому колективі 
Волинської наросвіти, яким керував Михайло Гайдай. Компо-
зитор там часто акомпанував, а Зоя Гайдай розпочала творчу 
діяльність вокалістки і виконала перші соло [Андрійченко, 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 121 

1977]. Можливо, початковий етап становлення майбутньої 
співачки відбувався саме на очах Віктора Косенка. 

Навчаючись у 1920-х роках у Музично-драматичному 
інституті імені М. Лисенка в класі вокалу, Зоя Гайдай уже на 
ранніх курсах намагалася активно брати участь у мистецькому 
житті, організовуючи концерти [Гайдай, лист, 1925]. Але про 
один із них, що відбувся в рідному Житомирі, вона пам’ятала 
протягом багатьох років, оскільки тоді виконувала романси 
Віктора Косенка, а він акомпанував [Гайдай, 1963]. Саме на 
тому етапі тандем «учитель — учениця» почав трансфор-
муватися у творчі взаємини двох професійних музикантів-
виконавців. Не дивно, що після закінчення навчального 
закладу молода співачка, сповнена творчих ідей, знову плану-
вала спільний концерт [Гайдай, листи, 17.03.1928; 30.04.1928]. 
Очевидно, вона оцінила переваги співпраці з обдарованим, 
відомим митцем, яка могла позитивно вплинути на її профе-
сійний розвиток, а також сприяти популярності. Підкрес-
люючи свою повагу до виконавського таланту, натхненності 
й харизми Зої Гайдай, уже на той час солістки Київської 
опери, Віктор Косенко всіляко намагався підтримати хист 
молодої мисткині й дарував їй ноти власних творів. Вона ж, 
поповнюючи свій виконавський репертуар, водночас і по-
пуляризувала його творчість. Якось зустрівшись із компо-
зитором під час концертів, співачка не без гордості конста-
тувала, що Віктор Косенко «тут весь час пожинає лаври» 
[Гайдай, лист, 1929]. Звісно, його успіх і довірена їй музика 
не могли не надихнути співачку на нові звершення. 

Творча співпраця митців тривала і в 1930-х роках. 
Утвердившись не лише на оперній, а й на камерній сцені, 
маючи напрацьований репертуар, Зоя Гайдай включила до 
нього романси Віктора Косенка, які репрезентувала широ-
кому загалу. Його «Легіт легковійний», «Коли б то ти могла», 
«Я здесь, Инезилья» тощо лунали на сценах Києва, Москви, 
Ленінграда (нині — Санкт-Петербург, Росія), Баку (Азербай-
джан), Єревана (Вірменія) та інших міст [Гайдай. Щоденник, 
1936–1938, арк. 19 зв., 6–6 зв., 32 зв., 60 зв.–61, 67–68]. Безумов-
но, ці твори були окрасою репертуару та гідно репрезентували 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

122 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

новітнє українське вокальне мистецтво. Зоя Гайдай ствер-
джувала, що публіка дуже добре сприймала музику компо-
зитора. Віктор Косенко також віддавав шану співачці: при 
нагоді відвідував її виступи [Гайдай, лист, 1937], працюючи 
над оперою «Марина» за мотивами однойменного твору 
Тараса Шевченка, саме її бачив у ролі головної героїні. 
І якби цей задум вдалося реалізувати, це стало б новим 
етапом у творчій кар’єрі та співпраці обох митців. Однак 
через хворобу і передчасну смерть композитора 1938 року 
цей проєкт не здійснився [Волосатих, 2014, с. 37–38]. 

Після смерті Віктора Косенка Зоя Гайдай ніколи не 
забувала його київський дім, який ще за життя композитора 
став осередком камерного музикування. Настановою в житті 
та професії стали для неї делікатність композитора у став-
ленні до людей у поєднанні з непохитністю ідейно-творчих 
переконань [Гайдай, 1963]. У 1952 році на світлині, подарова-
ній дружині Віктора Косенка, співачка залишила такі теплі 
слова: «Вельмишановній Ангеліні Володимирівні Косенко — 
справжньому вірному другові й дружині мого першого вчи-
теля — Віктора Степановича, пам’ять про якого для мене 
незабутня» [Андрійченко, 1977]. 

Отже, творча співпраця співачки Зої Гайдай і компо-
зитора Віктора Косенка була плідною завдяки взаємоповазі, 
довірі, духовній близькості й спільній меті — популяризації 
нової української вокальної музики. Твори композитора є 
українською класикою, знаною за кордоном. Ця музика 
стала надбанням сучасності завдяки Зої Гайдай та іншим 
виконавцям, які включали її до концертних програм і всі-
ляко пропагували, проклавши їй шлях до майбутніх поко-
лінь слухачів. 

Список використаної літератури і джерел 

1. Андрійченко І. Пам’ять незабутня. Коментар до фотографії 
Зої Гайдай [1977 р.] // Центральний державний архів-музей літе-
ратури і мистецтва України (ЦДАМЛМ України). Ф. 147 : Гайдай 
Зоя Михайлівна, українська радянська співачка. Оп. 1. 
Од. зб. 418. 1 арк. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 123 

2. Волосатих О. Ю. Віктор Косенко: музика для театру. Не-
здійснені оперні задуми // Часопис Національної музичної академії 
України імені П. І. Чайковського. 2014. № 1 (22). С. 34–39. 

3. Гайдай З. М. Лист до матері від 20.10.1925 // ЦДАМЛМ 
України. Ф. 147 : Гайдай З. М. — співачка, народна артистка СРСР. 
Оп. 1. Од. зб. 54. Арк. 1–2. 

4. Гайдай З. М. Лист до матері від 17.03.1928 // ЦДАМЛМ 
України. Ф. 147 : Гайдай З. М. — співачка, народна артистка СРСР. 
Оп. 1. Од. зб. 54. Арк. 16. 

5. Гайдай З. М. Лист до матері від 30.04.1928 // ЦДАМЛМ 
України. Ф. 147 : Гайдай З. М. — співачка, народна артистка СРСР. 
Оп. 1. Од. зб. 54. Арк. 20. 

6. Гайдай З. М. Лист до матері від 19.04.1929 // ЦДАМЛМ 
України. Ф. 147 : Гайдай З. М. — співачка, народна артистка СРСР. 
Оп. 1. Од. зб. 54. Арк. 34–35. 

7. Гайдай З. М. Лист до матері від 01.05.1937 // ЦДАМЛМ 
України. Ф. 147 : Гайдай З. М. — співачка, народна артистка СРСР. 
Оп. 1. Од. зб. 55. Арк. 15–16. 

8. Гайдай З. М. Текст виступу на радіо в день 25-х роковин від 
дня смерті Косенка В. С. [Рукопис] // ЦДАМЛМ України. Ф. 147 : 
Гайдай З. М. — співачка, народна артистка СРСР. Оп. 1. Од. зб. 23. 
Арк. 1–1 зв. 

9. Гайдай З. М. Щоденник. Записи про гастрольну поїздку 
із концертами до Горловки, Ленінграда, Одеси, Харкова тощо. 
[У щоденник вклеєно 20 програм] [Рукопис]. Квітень 1936 р. — 
квітень 1938 р. // ЦДАМЛМ України. Ф. 147 : Гайдай З. М. — 
співачка, народна артистка СРСР. Оп. 1. Од. зб. 30. 69 арк. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

124 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

КИЯНОВСЬКА Л. О. 

Львівська національна музична академія імені М. В. Лисенка; 
доктор мистецтвознавства, професор, член-кореспондент Академії 
мистецтв України, завідувач кафедри історії музики (Львів, Україна). 

ORCID ID: https://orcid.org/0000-0002-0117-5078 

ФЕНОМЕН ЕКСТРЕМАЛЬНОЇ ЕМІГРАЦІЇ 

УКРАЇНСЬКИХ МУЗИКАНТІВ 
ПІСЛЯ ДРУГОЇ СВІТОВОЇ ВІЙНИ 

Загальновідомо, що після Другої світової війни тисячі 
українців, зокрема й професійних музикантів, змушені були 
залишити свою Батьківщину й розпочинати життя спочатку 
в умовах, далеко не завжди сприятливих для самоствер-
дження творчої особистості. Хоча сам процес еміграції — 
свідомого вибору іншого місця проживання з об’єктивних і 
суб’єктивних обставин — проаналізовано в багатьох соціо-
логічних працях, окреслимо поведінку і форми творчої ак-
тивності тих українців, які змушені були втікати з рідної 
землі, захищаючи своє життя і життя своєї родини без будь-
якого застановлення про екзистенційні і професійні умови 
на новому місці. Враховуючи специфіку такої еміграції, 
впроваджуємо поняття «екстремальної еміграції». 

Розглядаємо специфіку діяльності музикантів в «екстре-
мальній еміграції», спричиненою історичною ситуацією 
у драматичних чи трагічних обставинах. Ця група «екстре-
мальних емігрантів» була найчисленнішою в середині 
ХХ століття, коли окремі музиканти, навіть інституції зму-
шені залишити рідне місто, країну і починати все з нуля 
в чужинному середовищі, часто в надзвичайно складних 
умовах, зовсім несприятливих для втілення художніх заду-
мів і планів. І все ж усупереч, здавалося б, непереборним 
перешкодам, митці продовжували свою творчу діяльність, 
навіть формували нові професійні колективи й інституції, 
утверджуючи завдяки їм національну ідентичність і продов-
жуючи питому традицію. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 125 

Отже, для «екстремальної еміграції» характерна дещо 
інша модель поведінки і просування своєї творчості в нових 
умовах, порівняно з іншими групами емігрантів — трудовими 
(необхідність матеріального забезпечення за відсутності 
належної праці у своїй країні), науковими (пошук оптималь-
ного середовища для реалізації наукової гіпотези), артистич-
ними (можливість виступати на різних сценах світу) тощо. 

Слід коротко окреслити поведінку людини в надзви-
чайних ситуаціях. У цьому випадку є загальне правило, яке 
психологи окреслюють як «шок майбутнього», коли природні 
біологічні захисні механізми не можуть задовольнити по-
треби швидко адаптуватись до загрозливих умов реальності. 
Елвін Тоффлер у книзі «Шок майбутнього» описує стресові 
обставини, характерні для екстремальних ситуацій: зміна 
системи цінностей, механізмів соціального співіснування, 
посилення поспіху, перевантаження інформацією, погір-
шення міжособистісних відносин, почуття самотності, страх 
за долю (свою і близьких) у майбутньому [Toffler, 1998]. Але 
автори — не лише Е. Тоффлер, а й інші, які досліджують 
психологію екстремальних ситуацій, не враховують деяких 
індивідуальних правил виживання творчих інтелектуаль-
них особистостей, які стикаються з труднощами найвищого 
екзистенційного порядку. 

Люди, наділені більшою духовною чутливістю та інтеле-
ктом, в екстремальних ситуаціях здатні завзятіше активувати 
інші механізми дії, крім природних інстинктів, вони більше 
орієнтовані на ідеальні цінності. Це відмінність між поведін-
кою митців, творчих людей загалом та поведінкою інших 
соціальних груп. У цьому випадку вирішальну роль відіграє 
те, що ідеали молодості, цінності попереднього, «нормально-
го» періоду, а також непереборна потреба у творчості є про-
відною метою в їхньому житті, що долає всі, навіть нездолан-
ні, на перший погляд, перешкоди, а передусім — долає страх, 
отой «шок майбутнього», про який пишуть психологи. 

У зв’язку з викладеною гіпотезою, дозволимо собі згада-
ти афоризм із роману «Алхімік» Паоло Коельо: «Моє серце 
боїться страждань, — сказав юнак Алхімікові однієї ночі, 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

126 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

коли вони дивилися на темне, безмісячне небо. — Скажи 
йому, що гіршим від страждання є страх перед ним. Жодне 
серце не страждало, вирушивши на пошуки мрій, бо кожна 
мить такого пошуку є миттю зустрічі з Богом і Вічністю» 
[Коельо, 2002, с. 23]. 

Розмірковуючи над феноменом, як вдавалось тим, хто 
був вимушений покинути Україну за несприятливих обста-
вин, усе ж не втрачати глибинного зв’язку з Батьківщиною, 
до того ж, утверджуватись у чужинному середовищі з коло-
сальним успіхом і досягати міцного соціального становища, 
вершин професійної кар’єри, доходимо висновку, що для 
цього необхідні кілька чинників. Найважливішим, звісно, є 
психоемоційний тип особистості, яка для успішного здійс-
нення «життєвого проєкту» має включати такі риси, як ці-
леспрямованість, працьовитість, здатність пристосуватись 
до нових умов, оптимізм і витривалість. Важливе значення 
має також екзистенційна й інтелектуальна гнучкість, що дає 
змогу адаптуватись у сприйнятті системи цінностей інона-
ціонального культурного оточення. Але для того, щоб за-
лишитись собою і зберегти зв’язок зі своїми національними 
традиціями, конче необхідні усвідомлення власного корін-
ня, історична пам’ять, яка формує основи світогляду. 

Можемо навести сотні прикладів, коли українцям на 
чужині вдавалося (і вдається дотепер) максимально реалі-
зуватися, стати успішними в інонаціональному середовищі, 
а водночас, не втрачати зв’язку з духовною Батьківщиною. 
Саме вони утворюють українські осередки, які плекають 
національну культуру, стають її репрезентантами у світі. 
Більше того, їх зусилля спрямовані не просто на збереження 
і підтримання власних патріотичних почуттів, а найбільше 
на те, щоб їхні нащадки не втратили відчуття того, «хто во-
ни і чийого роду діти», щоб у чужинному просторі зберегли 
ментальні ознаки українства. Враховуючи музикальну об-
дарованість і співочу натуру українців, природно, що саме 
пісня нерідко виявлялась надто важливою передумовою 
збереження власної ідентичності. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 127 

У доповіді розглянуто приклади кількох представників 
«екстремальної еміграції» із середовища українських музи-
кантів: композитора і хорового диригента Андрія Гнатишина, 
співака і композитора Степана Спєха, скрипаля й компо-
зитора Романа Придаткевича й композиторки Стефанії 
Туркевич-Лукіянович. 

Список використаної літератури 

1. Коельо П. Алхімік / пер. з португ. В. Морозова. Львів : 
ВНТЛ-Класика, 2002. 128 с. URL: https://lib.com.ua/uk/book/alkhimik/? 
page=1 (дата звернення: 15.10. 2021). 

2. Toffler A. Szok przyszłości. Poznań : Zysk i S-ka, 1998. 
480 s. (Seria: „Antrospos”). 

КОПИЦЯ М. Д. 

Національна музична академія України імені П. І. Чайковського; 
доктор мистецтвознавства, професор, заслужений працівник освіти, 
завідувач кафедри історії української музики та музичної фолькло-
ристики (Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0001-9183-2117 

СЕРГІЙ ПРОКОФ’ЄВ І СОНЦОВКА: 
З ЕПІСТОЛЯРНОЇ СПАДЩИНИ 

Тема «Сергій Прокоф’єв і Україна» лежить у площині 
відкритості її до широкого простору проблеми «Україна і 
світ», або «українська тематика у світовому культурному 
ландшафті» ще два десятиліття тому, як це не дивно сього-
дні, було чимало скептиків щодо наукової і практичної до-
цільності такої постановки питання, тим паче, подальшого 
її висвітлення. Хтось помилково вважав її малоцікавою, 
такою, що «не визріла» для наукового осмислення. Хтось із 
позиції меншовартісності думав, що українські теми й образи 
навряд чи могли запліднювати світове мистецтво, зокрема і 
музичне. На щастя, таких скептиків, принаймні в Україні, 
залишилось небагато, і кожна нова розвідка, нове наукове 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

128 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

відкриття підтверджує, наскільки багатовимірною за пробле-
матикою, персоналіями, загальною концептуалізацією постає 
вирішення української тематики у світовому контексті. 

Постановка цієї проблеми залежить від низки важли-
вих факторів, насамперед — активно-наступальної позиції 
наших високо достойних учених різних гуманітарних галу-
зей. Україна та її світові надбання мають стати об’єктом 
найширшого масиву не тільки співвітчизників, а й міжна-
родного універсуму загалом. 

Глибокі зрушення в цьому напрямі вже є. Достатньо 
назвати такі важливі за своєю науковою цінністю дослі-
дження, як питання європейського романтизму й Україна 
Дмитра Наливайка [1988; 2001], ідеї типології серця в укра-
їнському кордоцентризмі та американському трансценден-
талізмі (Сковорода — Емерсон) Сергія Пригодія [2001], або 
закономірності в ейдосах зустрічей культур Сергія Крим-
ського [2001; 2003; 2012]. Названі дослідження стали прорив-
ними в усвідомленні статусу самовизначення України та її 
культурного надбання. 

Важливо згадати унікальне видання, перше в музично-
му просторі України епохи Незалежності, що сьогодні вже є 
бібліографічною рідкістю — збірник «Науковий вісник Націо-
нальної музичної Академії України. Вип. 17 : Українська тема 
у світовій культурі» (Київ, 2001. 356 с.), матеріали якого були 
презентовані в рамках фестивалю «КиївМузикФест-2000». 
Збірник і сьогодні зберігає статус наукових сенсацій, а ті 
особистості, хто надихнув, реалізував цей непересічний 
проєкт, — Олег Тимошенко, Іван Карабиць, Анатолій Лащенко, 
Любомир Гайда (з Гарварда) — достойні нашої вдячної 
пам’яті. Низький уклін редактору збірника Ользі Голинській. 

Крізь призму висловлених ідей поглянемо на тематику 
життєтворчості Сергія Прокоф’єва, зважаючи на 130-річний 
ювілей — подію, яку відзначає світове співтовариство. Неви-
черпність духовної спадщини одного з геніїв ХХ століття 
доведено активною історією життя невмирущої спадщини 
митця. Для українців С. Прокоф’єв — не тільки символ, це 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 129 

наш великий земляк, який ніколи не забував свою малу 
вітчизну, місце народження, щасливе дитинство. 

Незаперечним є факт формування перших творчих 
кроків майбутнього генія — це період, коли закладається 
ментальна, духовна, культурна основа особистості. І таку 
різновекторну тему як «Прокоф’єв і Україна» потрібно роз-
глядати у трьох напрямах: 

1. Україна в житті Прокоф’єва. 
2. Україна у творчості митця. 
3. Україна в душі і серці композитора. 
На жаль, у російському музикознавстві подібній пробле-

матиці не приділено уваги. Є констатація фактів біографії у 
праці Ізраїля Нестьєва [1973] та згадка про українські на-
родні мотиви в опері «Семен Котко» Марини Сабініної 
[1963]. Для українських дослідників така тема — невичерпне 
джерело пошуків і розмислів. Цікаві матеріали вже опубліко-
вані у статті Олександри Олійник [2014]. Розглянемо деякі 
маловідомі матеріали і продовжити напрацювання колег. 

Україна в житті Прокоф’єва. Наталія Савицька 
стверджує, що ранній вік формується по життєвій траєкторії 
вельми своєрідною субкультурою, де дитина представляєть-
ся крихким і рухливим шаром світосприйняття. Дитинство 
запліднює подальшу пам’ять і живить наступні вікові етапи 
зрілості й пізнього періоду життя [Савицька, 2008]. 

Україна в житті Прокоф’єва — це народження, хрещен-
ня в церкві села Сонцовка Бахмутського повіту. Це дитячі спо-
гади про безкрайні простори. У степового хлопчика Сергійка, 
що з’явився на світ у селі на території Скіфії, довго трималися 
в пам’яті кургани-поховання, які вінчують ідоли кочівників. 

Дитинство Серьожі — це бажання творити, писати вірші, 
опери, малювати, грати в шашки, їздити верхи. Усі бажання 
співіснували з надзвичайно розвиненою інтуїцією, пошуку 
старших наставників, які допомогли би усвідомити, куди 
веде ця калейдоскопічна жага до оточуючого світу. Саме в 
цей пубертатний період закладаються зерна майбутніх гли-
боких естетичних і духовних прозрінь. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

130 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

Україна в житті Прокоф’єва — це перші концерти 
у великій залі Київської консерваторії, де «музичний варвар 
і руйнівник» презентував перші фортепіанні мініатюри і ве-
ликий знаковий опус — Фортепіанний концерт № 1. За дири-
гентським пультом — улюблений учитель Р. М. Глієр (1916). 

Україна у творчості Прокоф’єва — дике язичницьке 
поле балету «Ала і Лолій», дивовижна чарівність страшної 
потайної влади землі та її звіриної пристрасті, що співісну-
ють з таїною нічного степу і пам’ятають криваві набіги Та-
мерлана. Саме «Скіфська сюїта» для Прокоф’єва стала сим-
волом возвеличення рідних просторів. 

Пізніше, у 1930-ті роки — це балет «Ye Borysthene» або 
«На Дніпрі», поставлений у співдружності з українцем Се-
ржем Лифарем у Grand opera. Це — хор «Золота Україна» і 
кантата «Здравиця» для мішаного хору й оркестру на текс-
ти українських народних пісень. Це музика до фільмів 
«Партизани в степах України» та «Котовський». Нарешті, 
це образ колоритного донецького села у драматичний час 
визвольних змагань, відтворених в опері «Семен Котко», де 
композитор подарував нам, українцям, свою версію «Запо-
віту» Т. Шевченка. 

Нарешті, третій напрям — Україна в душі і серці 
композитора — особливо яскраво підтверджується урив-
ком із листа Сергія Сергійовича до Бориса Асаф’єва з Аме-
рики, куди не хотіли пускати митця, посилаючись на те, що 
він «руський сепаратист». Прокоф’єв вважає Україну рід-
ною і зазначає: «Быть может, американцы и смотреть не 
пожелают на русских сепаратистов, но ведь я уроженец ло-
яльной Украйны» (більше про цей унікальний лист можна 
прочитати у статті Л. Олійник [2014]). 

До прокоф’євсько-українських розмислів додамо ще 
одне майже невідоме джерело — листування майбутнього 
композитора з Р. М. Глієром із Сонцовки. Епістолярій міс-
тить 25 кореспонденцій і зберігається у масштабному мало-
вивченому архіві Р. М. Глієра (фонд 2085) у РДАЛМ (Моск-
ва, Росія). Листування тривало з 1903 року до 1918, майже 
до від’їзду Прокоф’єва за кордон. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 131 

Через епістоли простежується самостійність і неорди-
нарність мислення Прокоф’єва, етику відносин із рідними і 
наставниками, особлива енергетична наповненість слова, 
його життєдайний оптимізм, спрямованість до світу. Джере-
лом натхнення для композитора було донецьке село — його 
пісні й танці, народні обряди, церковний ритуал — усе це 
закладено в генетичну пам’ять від народження, а згодом 
своєрідно актуалізувалось у творчості. 

Отже, тема «Прокоф’єв і Україна» лежить у площині 
ще більш насиченої лакуни — проблематики «Україна 
і світ» — теми відкритої, перспективної, важливої, що все 
більше повинна входити у міжнародний універсуум загалом. 
За нею — Україна у творчості Ігоря Стравінського, Кароля 
Шимановського. Леоша Яначека, Ференца Ліста, Модеста 
Мусоргського, Бели Бартока і багатьох інших митців. 

Список використаної літератури 

1. Кримский С. Б. Мудрецы всегда в меньшинстве. Статьи 
разных лет / сост. Д. С. Бураго. Киев : Дмитрий Бураго. 2012. 400 с. 

2. Кримський С. Б. Ейдоси зустрічі культур (методологічний 
екскурс) // Науковий вісник Національної музичної Академії України. 
Вип. 17 : Українська тема у світовій культурі. Київ, 2001. С. 42–74. 

3. Кримський С. Б. Запити філософських смислів. Київ : 
Парапан, 2003. 240 с. 

4. Наливайко Д. С. Європейський романтизм і Україна 
// Науковий вісник Національної музичної Академії України. 
Вип. 17 : Українська тема у світовій культурі. Київ, 2001. С. 26–41. 

5. Наливайко Д. С. Спільність і своєрідність: Українська лі-
тература в контексті європейського літературного процесу. Київ : 
Дніпро, 1988. 395 с. 

6. Науковий вісник Національної музичної академії України 
імені П. І. Чайковського. Вип. 17 : Українська тема у світовій куль-
турі. Київ, 2001. 356 с. 

7. Нестьев И. В. Жизнь Сергея Прокофьева. 2-е перераб. и 
доп. изд. Москва : Сов. композитор, 1973. 713 с. 

8. Олійник О. С. «Степовий хлопчик» Сергій Прокоф’єв і 
Україна // День. 2014. 28 листопада, № 224/225. С. 15. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

132 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

9. Пригодій С. М. Кільце, аналогії, антитетика у Г. Сковороди 
й Р. Емерсона // Слово і Час. 1999. № 12. С. 20–25. 

10. Пригодій С. М. «Типологія серця» в українському кордо-
центризмі та американському трансценденталізмі (Г. Сковорода і 
Р. Емерсон) // Науковий вісник Національної музичної Академії 
України. Вип. 17 : Українська тема у світовій культурі. Київ, 
2001. С. 53–74. 

11. Сабинина М. Д. «Семен Котко» и проблемы оперной 
драматургии Прокофьева. Москва : Сов. композитор, 1963. 312 с. 

12. Савицька Н. В. Хронос композиторської життєтворчості 
Львів : Сполом, 2008. 319 с. 

КОРНІЙ Л. П. 

Інститут мистецтвознавства, фольклористики та етнології 
імені М. Т. Рильського НАН України; доктор мистецтвознавства, 
професор, провідний науковий співробітник відділу екранно-
сценічних мистецтв та культурології (Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0003-4988-7186 

УКРАЇНСЬКА ШКІЛЬНА ДРАМА З МУЗИКОЮ 
ХVІІ–ХVІІІ СТОЛІТТЯ: ПРОБЛЕМА РЕЦЕПЦІЇ 

ТА ФОРМУВАННЯ САМОБУТНОСТІ 

Україна в ХVІІ–ХVІІІ століть, перебуваючи на погра-
ниччі між Західною, Центральною та Східною Європою, 
була відкритою до засвоєння досягнень «латинського» світу 
(західноєвропейських та польської культур). Досі в україн-
ському музикознавстві звертали увагу на роль італійського, 
німецького, польського музичного мистецтва у виникненні 
партесного співу. Актуально розглянути такі контакти і в 
українському театральному мистецтві. 

В Україні, насамперед в Києво-Могилянській академії, 
з ХVІІ до середини ХVІІІ ст. виставляли шкільні драми 
з музикою. Хоча про наявність музичного компонента 
в українських шкільних драмах писали деякі літературо-
знавці й музикознавці, але досі не було з’ясоване питання: 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 133 

чи впливали інонаціональні шкільні вистави на спосіб ви-
користання музичного компонента у вітчизняних драмах, 
чи мав він самобутні ознаки? 

У ХVІІ–ХVІІІ ст. в Західній Європі активно розвивався 
жанр опери, але поряд із цим функціонували й шкільні ви-
стави духовних драм. У цьому особливо відзначилися шко-
ли Ордена Єзуїтів. Вони з кінця ХVІ ст. виникали в різних 
країнах Європи, зокрема й в Україні. Як зазначають дослід-
ники, єзуїти сформували модель навчання і виховання 
з орієнтацією на гуманістичні школи [Шевченко, 2021]. При 
цьому єзуїти надавали великого значення релігійному ви-
хованню. Одним із дієвих засобів такого виховання були 
для них шкільні вистави за участю студентів. Єзуїти дбали, 
щоб постановки були привабливим видовищем, тому залу-
чали до них різні види мистецтв — музику, пластичні рухи-
пантоміму, танці, живопис. 

Петро Могила, запровадивши в Лаврській школі, а по-
тім і в Київському колегіумі сім вільних наук, зокрема поети-
ку, ритори, музику, орієнтувався, як пише історик Костянтин 
Харлампович, «на зразок єзуїтських шкіл» [1898, с. 459]. 
При цьому Петро Могила хотів, щоб у Київській академії 
західна наука була перенесена на православний ґрунт, у якій 
молодь, як і колись, виховувалася б у «вшелкой побожности, 
в обычаях добрых» [Харлампович, 1898, с. 357]. Як видно з 
його слів, значна увага надавалась вихованню православ-
них релігійних цінностей. 

З орієнтацією Петра Могили та інших діячів на «ла-
тинські» школи, зокрема єзуїтські, пов’язане запроваджен-
ня в Київській колегії (академії) шкільного театру. Він дав 
початок розвитку професійного театру в Україні. 

Проблема впливу західноєвропейської, польської, зок-
рема і єзуїтської драми на українську шкільну драму вже 
була в полі зору літературознавців. Її досліджував український 
історик літератури Володимир Рєзанов. У 20-х роках ХХ ст. 
він опублікував майже всі тексти українських шкільних драм. 
Згідно з його розвідками, на українській шкільній драмі по-
значилася рецепція латинської духовної драми нового стилю 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

134 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

(далі новолатинська), яка виникла у 30-х роках ХVІ століття 
в Нідерландах і Німеччині і виставлялася в шкільних сере-
довищах західно-центральноєвропейського простору. Ця 
драма використала і продовжувала традиції католицької 
середньовічної драми — містерій, міраклів і мораліте. На ці 
жанри орієнтувалися й українські автори шкільних драм. 

Рецепцію єзуїтських драм у творчості українських ав-
торів розглянуто в монографіях В. Рєзанова: «Из истории 
русской драмы. Школьные действа ХVІІ–ХVІІІ вв. и театр 
иезуитов» (Москва, 1910) та «К истории русской драмы: 
экскурс в область театра иезуитов» (Ніжин, 1910). 

Український шкільний театр ХVІІ–ХVІІІ ст. досліджу-
вала сучасна польська та американська літературознавець 
Пауліна Левін (Paulina Levin). З цієї проблематики вона 
опублікувала кілька англомовних праць. Визнаючи заслуги 
В. Рєзанова в дослідженні інонаціональних запозичень, 
П. Левін вважала, що в багатьох аспектах вони є невідповід-
ними [Левін, с. 350]. Мета її розвідок — виявити своєрідність 
українських шкільних драм [Левін, с. 29]. Учена доходить 
висновку, що для українських авторів Святе письмо, твори 
Отців Церкви, літургічні тексти були основним джерелом 
сюжетів і трактування священних подій у виставах. Вони 
спирались на візантійсько-слов’янські, православні церков-
ні традиції. Саме у способах використання Біблії виявилася 
своєрідність українських вистав. Але при цьому дослідниця 
визнає, що українські автори запозичили в єзуїтів методи 
постановок, барокові виражальні засоби, зокрема вишука-
ний вербальний стиль, метафоричну мову, алегоричних 
персонажів, особливості костюмів, сценічні атрибути, музич-
ний компонент. Проте, як зазначає П. Левін, «їхнє театральне 
і драматичне мистецтво інспірувала й надихала багата куль-
турна спадщина православ’я» [Левін, с. 36]. У православній 
Службі значну роль відігравав спів хору. Імовірно, викорис-
тання в українській шкільній драмі музичного компонента 
було зумовлене не тільки бароковими запозиченнями, а й 
опорою на власні релігійні традиції. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 135 

Джерельним матеріалом для пропонованого дослі-
дження стали друковані тексти 24-х українських шкільних 
драм, а також наукові праці В. Рєзанова про західноєвро-
пейську і польську шкільні драми, насамперед єзуїтську. 
Оскільки неможливо ознайомитися з рукописами і стародру-
ками інонаціональних текстів драм (ХVІ–ХVІІІ ст.), моногра-
фії вченого стали джерелом інформації про використання в 
них музики. Дослідник подає зміст багатьох драм, їх струк-
туру, а іноді пише і про застосування музики. З його інфор-
мації довідуємось, що в більшості інонаціональних шкіль-
них вистав був музичний компонент. 

На жаль, при текстах українських драм немає нотних 
записів музичних номерів, за одним винятком, недавно 
оприлюдненим. Невідомо, чи збереглися такі нотні записи 
в текстах інонаціональних драм. Проте подані в інонаціона-
льних та українських драмах численні ремарки про звучан-
ня музики, а також вербальні тексти музичних номерів да-
ють підстави для висновку про роль музики в цих виставах. 

В інонаціональних та українських драмах переважав спів 
хору, зокрема спів ангелів. У цьому, мабуть, виявилась орієн-
тація інонаціональних та українських авторів на античну дра-
му. Крім того, співали в драмах й інші персонажі, а також зву-
чала інструментальна музика, виконувались балетні номери. 

На позначення музичного звучання інонаціональні та 
українські автори використовували схожі терміни. В інона-
ціональних — латинські chor, chorus, cantus (тобто спів). 
В українських — хор з уточненням про його спів, пѢніє, латин-
ські cantus, carmina (в одній драмі). Найчастіше в українських 
драмах використовується термін пѢніє, як і в інонаціональ-
них cantus. Мабуть, від cantus походить термін кант, що 
також досить часто трапляється в заголовках музичних но-
мерів драм (Димитрій Туптало, Митрофан Довгалевський, 
Георгій Кониський та ін.). У драмі польською мовою Сави 
Стрілецького фіксуються латинські назви: cant, arіa. 

Українські автори запозичували з інонаціональних 
вистав також місце звучання музики у структурі драм. У ново-
латинській драмі ХVІ ст. склалася традиція використовувати 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

136 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

співи хору лише в кінці дій. Її успадкували західноєвропей-
ські й польські шкільні вистави, зрідка цього дотримувалися 
й українські (чотири драми із 24-х). У більшості українських 
драм, як і в єзуїтських, музика могла звучати в різних міс-
цях дії. В українських драмах наявні повністю музичні сцени 
без декламацій, які, на думку В. Рєзанова, виникали під впли-
вом єзуїтських драм. Завдяки значному використанню музич-
ного чинника деякі єзуїтські драми наближались до опери. 
В. Рєзанов зазначив, що твір «Geburt Christi» (Hamburg, 1681) 
уже був справжньою оперою. В Україні на основі шкільної 
драми не виникла опера, але серед збережених українських 
шкільних драм є п’єси з використанням музичного чинника 
майже в усіх діях. Це свідчить про формування жанру драми 
з музикою. 

Детальне вивчення драматургічної ролі музики в ук-
раїнських драмах показало її важливу роль не тільки в есте-
тичному впливі на глядача, а й у розкритті фабули твору, 
проведенні основної ідеї. У зв’язку з тим, що барокова укра-
їнська шкільна драма була статичною, події у виставі не 
зображувалися, про них розповідали, тому важливими були 
співи Хору. Він, за моїми спостереженнями, виконував функ-
цію персонажа, як в античній драмі. Хор роз’яснював події, 
коментував їх, одних персонажів він засуджував, іншим 
співчував. Крім співів, в українській драмі зрідка звучала 
гра на інструментах, використовувалися танці, пантоміма. 
Так, у драмі «Про Олексія, чоловіка Божого» виставлялася 
сцена «Играние свадби», у якій селяни на весіллі грали на 
цимбалах та скрипках і танцювали. В іншій драмі, «Іосиф 
Патріарха», виконувався хор-балет на кшталт пантоміми. 

Серед 24-х драм частим використанням музики вирізня-
ється різдвяна драма Димитрія Туптала «Комедія на Рожде-
ства Христова». Відомо, що він був автором багатьох кантів, 
отже, мав музичні здібності. У цій драмі наявні ознаки 
створення музичної драматургії, що проявилася в повтор-
ності музичного матеріалу типу лейтмотивів [Корній, 2020]. 

Хоч автори українських драм і постановники запозичу-
вали способи використання музичного компоненту з єзуїт-



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 137 

ського театру, проте сам музичний матеріал, який звучав 
у них, надавав їм самобутності. Це виявилося в залученні 
до драм уже поширеної на той час української духовної музики. 
З ремарок дізнаємося, що в драмах звучали монодійні цер-
ковні піснеспіви, що представляють середньовічний пласт 
нашої культури (різдвяні, великодні, на успіння Богородиці 
та ін.). Їх виконували в церквах, тому вони були добре відомі 
глядачам. До нашого часу піснеспіви, зафіксовані п’ятилі-
нійною нотацією, дійшли в Ірмолоях ХVІ–ХVІІІ ст. Вони 
надавали виставам величності й посилювали благочестиві 
настрої глядачів. Церковна монодія добре підходила до ме-
дитативної природи основної частини шкільної драми. 

Самобутності українській шкільній драмі надавала вер-
бальна мова — староукраїнська з впливами церковно-
слов’янізмів. Весь текст драми написаний силабічним вір-
шем, зокрема й у музичних номерах. Дослідження віршових 
особливостей музичних номерів драм показало їх подібність 
до віршування жанру, який називають духовною піснею або 
духовним кантом. Його поява пов’язана з виникненням 
у кінці ХVІ ст. української силабічної поезії. Творці цього жан-
ру належали до освіченої верстви українського суспільства, 
знали поетичне і музичне мистецтво. У цьому жанрі про-
ступають ознаки барокового стилю, зокрема в поетичному 
змісті, співвідношенні поетичного і музичного чинників, 
у формотворенні та ладових особливостях. У зв’язку з тим, 
що термін пісня має широке значення (церковна, фолькло-
рна пісня), для барокового жанру вживаємо термін кант, 
тим більше, що в драмах використовується саме цей термін. 
Автори драм залучали до вистав відомі зразки кантів, а та-
кож зазначали, щó саме належить співати «на тон» якогось 
канта. Тому й у збірниках духовних кантів, зокрема й у «Бого-
гласнику», вдалося віднайти нотні записи кількох музичних 
номерів драм. Зв’язок української шкільної драми з канто-
вою культурою також надавав їй самобутніх ознак. 

Не можна не згадати про інтермедії, які ставили між 
діями серйозної драми. Це сценки світського, гумористичного 
змісту. Відповідно до вимог поетичних курсів, вони були 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

138 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

пов’язані з місцевим колоритом. У них використовували 
українську мову, виступали українські персонажі (селяни, 
козак та ін.), виконувались українські пісні й танці. Тобто 
в інтермедіях також увиразнилась самобутність українського 
шкільного театру. 

Зазначимо, що в українській шкільній драмі наявне 
контрастне зіставлення протилежностей, притаманне баро-
ковому стилю: проголошення високих моральних і бого-
словських істин у серйозній частині драми та реалії повсяк-
денного життя зі смішними і гротескними персонажами в 
інтермедіях. Ознаки барокового стилю в українській драмі 
помітні і в синтезі різних видів мистецтв зі значною роллю 
музики в шкільній драмі. 

Отже, український шкільний театр належав до баро-
кового мистецтва, яке в ту епоху переважало. Можна конс-
татувати, що, творячи в бароковому стилі, українські автори 
не тільки засвоювали інонаціональні театральні здобутки, 
а й досягали самобутності. 

Наприкінці ХVІІІ ст. російська імперська влада намага-
лась перетворити Києво-Могилянську академію на духовний 
заклад. У зв’язку з освітньою реформою, яку запровадив у Ки-
ївській академії митрополит проросійської орієнтації Самуїл 
Миславський (1783‒1796), шкільні вистави були заборонені. 
Це загальмувало розвиток національного театру в Україні. 

На початку ХІХ ст. жанр «драма з музикою» набув но-
вої іпостасі в театральному творі Івана Котляревського «На-
талка Полтавка», яку називають оперою. 

Список використаної літератури 

1. Корній Л. П. Українська шкільна драма ХVІІ‒ХVІІІ століть: 
проблема інтерпретації музичного компонента // Народна твор-
чість та етнографія / Ін-т мистецтвознавства, фольклористики та 
етнології НАН України. Київ, 2020. № 4. С. 96–197. 

2. Рєзанов В. И. Из истории русской драмы. Школьные действа 
ХVІІ–ХVІІІ вв. и театр иезуитов / Московский ун-т, Императорское 
об-во истории и древностей российских. Москва, 1910. 344 с. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 139 

3. Резанов В. И. К истории русской драмы: экскурс в область 
театра иезуитов. Нежин : Тип. наследников В. К. Меленевского, 
1910. VI, [2], 464 с. 

4. Харлампович К. В. Западнорусские православные школы 
ХVІ — начала ХVІІ века, отношение их к инославным, религиоз-
ное обучение в них и заслуги их в деле защиты православной 
веры и церкви. Казань : Типолитогр. Императорского ун-та, 1898. 
524, LXII c. 

5. Шевченко Т. Гуманістичні засади єзуїтської освіти: До 
350-річчя заснування Львівського університету // Релігія в 
Україні: міркуй разом з нами : інтернет-портал. 2011. 20 січня. 
URL: https://www.religion.in.ua/main/history/7879-gumanistichni-
zasadi-yezuyitskoyi-osviti-do-z5o-richchya-zasnuvannya-lvivskogo-
universitetu.html (дата звернення: 20.09.2021). 

6. Lewin P. Drama and Theatre at Ukrainian Schools in the Seven-
teenth and Eighteenth Centuries the Bible as Inspiration of Images, 
Meanings, Style and Stage Productions // Harvard Ukrainian Studies. 
1984, June. Vol. 8. No. 1/2 : The Kiev Mohyla Academy: Commemora-
ting the 350th Anniversary of its Founding (1632). P. 93–122. Подаємо 
за: Левін П. Українська шкільна драма і театр ХVІІ–ХVІІІ століття: 
Біблія як джерело образів, понять, стилю та театральних вистав 
// Левін П. Польські контексти українського бароко, шкільної 
драми та театру. Київ : Талком, 2019. С. 350–369. (Студії з украї-
ністики. Вип. 25). 

7. Lewin P. Ukrainian Drama and Theater in the Seventeenth 
and Eighteenth Centuries. Edmonton ; Toronto, 2008. 218 p. (Левін П. 
Українська шкільна драма в ХVІІ–ХVІІІ століттях) // Левін П. 
Польські контексти українського бароко, шкільної драми та театру. 
Київ : Талком, 2019. С. 28–178. (Студії з україністики. Вип. 25). 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

140 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

КРУЛІКОВСЬКА Т. П. 

Львівська національна музична академія імені М. В. Лисенка; 
здобувач кафедри історії музики; науковий керівник — 
Л. О. Кияновська, доктор мистецтвознавства, професор, завідувач 
кафедри (Львів, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0001-5997-158X 

«УКРАЇНСЬКА ШКОЛА» У ТВОРЧОСТІ ПОЛЬСЬКИХ 

КОМПОЗИТОРІВ ПОДІЛЛЯ XIX СТОЛІТТЯ 

У другій половині ХІХ століття в історії української 
музичної культури відбувалось становлення національної 
композиторської школи на чолі з Миколою Лисенком. У цей 
час активізується робота українських істориків, фольклорис-
тів, етнографів зі збирання, вивчення та дослідження фольк-
лору. Українські поети і композитори звертаються до тем іс-
торичної минувшини, культури й побуту народу, творчо пере-
осмислюють національний пісенно-танцювальний матеріал. 

Зважаючи на багатовікову історію міжетнічних контак-
тів на Поділлі, у ХІХ ст. можна виділити групу польських 
діячів, які в силу історико-культурних передумов здійснювали 
запис, наукове обґрунтування й інтерпретацію українського 
фольклору, звертались до національної тематики у власній 
діяльності — науковій, дослідницькій, творчій. 

Григорій Грабович слушно зауважує: «Питання кон-
тактів між польською й українською культурами почало при-
вертати систематичну увагу вже на початку XIX ст., насам-
перед унаслідок існування «української школи» в польській 
романтичній літературі» [Грабович, 1997, с. 1]. 

Уперше термін «українська школа в польській літера-
турі» вжив польський прозаїк і критик Олександр Тишин-
ський (Aleksander Tyszyński, 1811–1880) у розвідці «Про 
школи польської поезії»1 у психологічному романі «Амери-

 
1 Tyszyński A. O szkołach poezji polskiej // Tyszyński A. Amerykanka 

w Polsce. Petersburg : K. Kray, 1937. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 141 

канка в Польщі» (1837). Згодом цей термін набув поширен-
ня в українському літературознавстві для визначення групи 
польських поетів і письменників романтичної доби, які тор-
кались теми української історії, зображували красу україн-
ської природи, народний побут, фольклор тощо. 

Знаково, що «українська школа», до якої належали 
Северин Гощинський (Seweryn Goszczyński, 1801–1876), Богдан 
Залеський (Józef Bohdan Zaleski, 1802–1886), Антон Маль-
чевський (Antoni Malczewski, 1793–1826), починає активно 
формуватись у період Листопадового повстання. Як вказує 
дослідниця їхньої творчості й національного романтизму 
Марія Яніон (Maria Teresa Janion), «їхня творчість стано-
вить ще одну версію романтизму <…> це твори <…> у яких 
оспівано українські фольклорні мотиви, а також історичні 
традиції народного бунту» [Janion, 1967, с. 167]. 

«Українську школу», як феномен польського роман-
тизму, що сформувався на українських землях, неможливо 
розглядати поза українським контекстом, взаєминами з 
культурою, традицією, фольклором українського народу, 
що мали безпосередній вплив на формування національної 
тематики у творчості її представників [Ощипок]. 

За словами Олени Ткачук: «Чуттєве ставлення до укра-
їнської землі, як до своєї Батьківщини, характерне для тих 
поляків, які були родом з цієї території, на якій мали власні 
маєтки <…> Вихідці зі шляхетських родин з Поділля та Воли-
ні, поети-романтики представляли “українську школу” поль-
ського романтизму, сприймали Україну як свою власну “малу 
Вітчизну”, ставились до неї як до елегійного раю на землі, 
з його квітучими вишневими садками, мальовничими степа-
ми та лісами, мужніми козаками, ефектними дівчатами та 
сумними піснями, що хапають за серце» [Ткачук, 2016, с. 94]. 

Подібно до літературного напряму, зацікавленість 
українською тематикою спостерігається в українсько-
польських композиторів ХІХ ст., особливо тих регіонів, де 
історично сформувались міцні зв’язки двох національних 
культур, які проникли в життя і побут населення. Дієвим 
стимулом для творчості польських діячів у XIX ст. стала 
значна популярність української народної пісні, яка зумовила 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

142 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

зацікавленість нею різних верств населення як в Україні й 
Росії, так і серед польських музикантів. 

Перелік мало відомих імен польських композиторів 
ХІХ століття в контексті окресленої проблематики надає 
Яків Сорокер: Вінцент Банькевич (Wincenty Bańkiewicz, 
бл. 1830–1861) — «Фантазія на теми українських мелодій»; 
Діоніш Баньковський (Dionyz Bańkowski, 1816–1881) — «Ган-
дзя цяця-молодичка», «Козак українець», «Журба козака»; 
Нікодем Бернацький (Nikodem Biernacki, 1826–1892) — «Коло-
мийка для скрипки», «Народні галицькі пісні»; Ігнаци Фелікс 
Добжинський (Ignacy Feliks Dobrzyński, 1807–1867) — п’єса 
«Спомин про Україну» тв. 64 (1853); Євгеніуш Дзівульський 
(Eugeniusz Dziеwulski, 1888–1978) — цикл гуцульських на-
родних пісень; Людвік Гроссман (Ludwik Grossman, 1835–
1915) — «Українська сюїта» для оркестру; Генрік Ярецький 
(Henryk Jarecki, 1846–1918) — опера «Мазепа» за Юліушем 
Словацьким (Juliusz Słowacki, 1809–1849), «Українська дума» 
(«Ой, не ходи, Грицю», у трьох частинах); Фелікс Яронський 
(Feliks Jaroński, 1823/1827–1895/1877) — «Українська шумка» 
для фортепіано; Марцелі Ясінський (Marceli Jasiński, 
бл. 1837 — бл. 1867) — Думки, Шумки, Козачки для фортепіа-
но; Альбін Коритинський (Albin Korytyński, 1820-?) — «Плач 
про Україну» [Сорокер, 2012]. Більшість творів цих польських 
музикантів видані нотною фірмою в Києві, засновником 
якої був Леон Вікентійович Ідзиковський (Leon Idzikowski, 
1827–1865), теж поляк за походженням. 

Уперше термін «українська школа» в музикознавстві 
застосувала Любов Кияновська, яка зазначала, що однією з 
найцікавіших і найбільш об’ємних у цій мультинаціональ-
ній панорамі видається діяльність «польської школи в укра-
їнській музиці» (або — з тим самим правом можна її назва-
ти «українською школою в польській музиці») [Кияновська, 
2013]. Цей термін також трапляється в дослідженні Лариси 
Свірідовської, яка вважає представниками «української 
школи» Фелікса Яронського, Йосипа Домініка Витвицького 
(Józef Dominik Witwicki, 1813–1866), Михайла Завадського 
(Mychajło Zavadsky, 1828–1888) [Свірідовська, 2014]. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 143 

У контексті вивчення українсько-польських контактів 
на Поділлі серед представників «української школи», окрім 
згаданих, вважаємо за потрібне назвати також композиторів 
ХІХ ст. Антона Коціпінського (Antoni Kocipiński, 1816–1866), 
Владислава Зарембу (Władysław Zaremba, 1833–1902) та Вікто-
ра Зентарського (Wiktor Zientarski, 1854–1920). 

Щодо загального визначення поняття, зауважимо: 
«школа» — це «соціальне явище, реалізоване у формі орга-
нізованої групи учасників, прихильників певної культурної, 
національної, регіональної традиції…» [Власов, 2017, с. 119]. 

Отже, у процесі дослідження композиторської школи 
постає ряд слушних питань стосовно поняття «українська 
школа», зокрема: які композитори формували «українську 
школу» Поділля ХІХ ст.; які ознаки дають змогу обґрунтувати 
творення «школи»; які етапи в її розвитку слід окреслити; 
які принципи й жанрово-стильові особливості притаманні 
творчій спадщині її представників? 

Отже, до «української школи» XIX ст. належать ком-
позитори польського походження, які проживали та пра-
цювали на українських землях і долучились до розвитку 
національної музичної культури шляхом: 

— вивчення й дослідження українського музичного 
фольклору; 

— розвитку професійного освітнього середовища; 
— зацікавленості українською тематикою; 
— використання образно-жанрової сфери й інтона-

ційної природи народної музики; 
— досягнення творчого переосмислення та вільної ін-

терпретації пісенно-танцювальних джерел; 
— актуальних зв’язків із сучасною літературою; 
— поступового відходу від аматорства і дилетантизму. 
Розглядаючи «українську школу» польських компози-

торів Поділля ХІХ ст. як процес, можна умовно окреслити 
три сфери в її розвитку: 

1. Зацікавленість фольклорним матеріалом (діяль-
ність польських етнографів, серед яких — Зоріан Доленґа-
Ходаковський (Zorian Dolenga-Chodakowski, 1784–1825), 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

144 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

Вацлав Міхал Залеський (Waclaw Michał Zaleski, 1799–1849), 
Казімеж Владислав Вуйціцький (Kazimierz Władysław 
Wóycicki, 1807–1879), Оскар Кольберґ (Oskar Henryk Kolberg, 
1814–1890) та інші; праця А. Коціпінського «Пісні, думки і 
шумки руського народу на Поділлі, Україні і Малоросії»1; 
фольклорна діяльність В. Заремби). 

2. Формування освітнього середовища (педагогічна ді-
яльність в осередках освіти — утворення фортепіанної школи 
А. Коціпінського в Кам’янці-Подільському (1853), педагогічна 
праця В. Заремби (Кам’янець-Подільський, Житомир, Київ), 
М. Завадського (Кам’янець-Подільський, Київ) у школі 
А. Коціпінського, приватних пансіонах, Інституті шляхет-
них дівчат (Київ); формування педагогічного репертуару 
у творчості В. Заремби (збірки «Маленький Падеревський»2, 
«Пісенник для наших дітей»3 («Spiewnik dia naszych dziatek»), 
фортепіанні та вокальні твори). 

3. Розвиток провідних жанрів: фортепіанні обробки на-
родних пісень (А. Коціпінський, Й. Витвицький, В. Заремба, 
М. Завадський, В. Зентарський); фортепіанна мініатюра 
(думки, шумки, чабарашки М. Завадського); формування жа-
нру рапсодії (М. Завадський); романси й пісні на слова поль-
ських та українських поетів; зв’язок з літературою («Марія» 
М. Завадського, за А. Мальчевським), «Кобзар Тараса Шев-
ченка» В. Заремби), формування типової образно-емоційної 
сфери та інтонаційної природи висловлення (лірика в різ-
них проявах: занурення у внутрішній світ героя та романти-
чні конфлікти, опис природи й людини на її лоні, викриття 
соціальних проблем тощо); долання аматорських традицій. 

 
1 Пісні, думкі і шумкі руського народа на Подолі, Україні і въ 

Малороссійі / списані и пеpеложені підъ музику Ант[оном] Коципиньскім. 
Кіев ; Камінець : А. Г. Коціпіньский, 1862. XIII, 306 с. 

2 Mały Paderewsky: łatwy zbiorek na fortepian z polskich narodowych 
melodyj i oper / ułożył Wł. Zaremba. Kijów : Idzikowski Leon, ca 1910. 45 s. 

3 Spiewnik dia naszych dziatek: trzydzieści trzy piosenki łatwo 
ułożone z towarzyszeniem fortepianu / ułożył Wł. Zaremba. Kijów : Idzikowski 
Leon, ca 1910. 37 s. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 145 

Отже, об’єднані спільними етнічними й регіональними 
ознаками, а також хронологічними вимірами, польські ком-
позитори «української школи» Поділля ХІХ століття проде-
монстрували зацікавленість історією, фольклором, національ-
ними традиціями, які склали основу творчості композито-
рів на українські теми, а також здійснили значний внесок у 
розвиток жанрів фортепіанної мініатюри й українського 
романсу, вивели їх на рівень концертного виконання. 

Список використаної літератури 

1. Власов В. Г. Художественные направления, течения, школы. 
Теория формообразования в изобразительном искусстве : учебник 
для вузов / С.-Петерб. гос. ун-т. Санкт-Петербург, 2017. 264 с. 

2. Грабович Г. Ю. Польсько-українські літературні взаємини: 
питання культурної перспективи // До історії української літератури. 
Дослідження, есе, полеміка. Київ : Основи, 1997. С. 138–169. 

3. Кияновська Л. О. Антон Коціпінський: репрезентант 
польської культури в українській музиці // Наукові збірки Львів-
ської національної музичної академії імені М. В. Лисенка. 2013. 
Вип. 27. С. 26–37. 

4. Ощипок Н. Л. «Українська школа» в польській літературі 
в рецепції Михайла Мочульського. URL: http://www.inst-ukr.lviv.ua 
/download.php? downloadid =131 (дата звернення: 07.08.2021). 

5. Свірідовська Л. М. Розвиток професійної музичної освіти 
в Україні наприкінці ХVІІІ — першій половині ХІХ ст. (вплив 
зовнішніх та внутрішніх факторів) // Науковий вісник Миколаїв-
ського державного університету імені В. О. Сухомлинського. 
Серія : Педагогічні науки. 2014. Вип. 1.44. С. 86–90. 

6. Сорокер Я. Л. Українська пісенність у музиці класиків : 
Навчал. посібник. Вінниця : Нова книга, 2012. 183 с. 

7. Ткачук О. А. Англійська генеза «Української школи» 
польського романтизму // Київські полоністичні студії. 2016. 
Т. 28. С. 86–97. 

8. Janion M. Literatura polska. Okres 1795–1831 // Wielka 
Encyklopedia Powszechna : w 13 wol. Wol. 9. Warszawa : PWN, 
1967. S. 167. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

146 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

КУЗИК В. В. 

Інститут мистецтвознавства, фольклористики та етнології 
імені М. Т. Рильського НАН України; кандидат мистецтвознавства; 
старший науковий співробітник відділу музикознавства та музичної 
етнології (Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0002-0110-6937 

МУЗИЧНЕ ТОВАРИСТВО 
ІМЕНІ ЛЕОНТОВИЧА. СТРАТЕГІЯ ВИЖИВАННЯ 

(ДО 100-РІЧЧЯ УТВОРЕННЯ) 

Унікальне угрупування національних діячів культури 
доби Українського відродження 20-х років ХХ століття в 
силу соціально-політичних обставин увійшло в історію кра-
їни під трьома назвами (за оригіналом): 

1. «Комітет пам’яти М. Д. Леонтовича» (з 1 лютого 1921); 
2. «Всеукраїнський комітет пам’яти Миколи Леонтовича» 

(з 25 квітня 1921); 
3. «Музичне товариство імени Леонтовича» (26 лютого 

1922 — лютий 1928). 
Чотири роки Української державності — від 1917 до 

1921 — стали часом трагічних випробувань на міць. До того ж, 
на авансцену життя, у супроводі страшних стихій, епідемій 
та голоду, вийшов новий, незнаний і жорстокий герой — 
терор (білий, червоний), для якого політика національного 
і культурного геноциду в Україні стала суттю боротьби за по-
вернення до імперії, з одного боку, а з іншого — за утвер-
дження «інтернаціональних» ідеалів комуни. Представники 
національної культури — гуманітарії — не могли стояти осто-
ронь цих складних і полярних за своєю сутністю подій. Утягне-
ні в їх вир, вони змушені були виробити свою с т р а т е г і ю  
в ж и в а н н я  і створити власними зусиллями, наперекір 
обставинам, умови для продовження творчого духовного 
життя й подальшого розвою культури. 

За тих історичних умов потрібен був неабиякий могут-
ній імпульс, щоб не тільки пробудити бажання, а й спонукати 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 147 

творчих людей до відкритого гуртування й проголошення 
програми дій. Таким імпульсом стала трагічна смерть видат-
ного композитора Миколи Леонтовича. Підступне вбивство 
не залякало, як розраховували його ініціатори, а навпаки, 
збурило в мистецькій громаді дух опору, прагнення самим 
наступати на дику стихію руйнування й знищення діячів 
культури та й, зрештою, — самої національної культури. 
«Звучання часу» набуло особливої символіки, бо м у з и к а  
стала м е д і а т о р о м  поміж митцями різної художньої 
природи, і це, видається, ще раз довело — музикальність як 
психо-генетичний феномен є сутнісною рисою українського 
менталітету, що й на підсвідомому рівні працює на добро 
національної ідеї. 

Архіви Інституту рукопису Національної бібліотеки 
України імені В. І. Вернадського НАН України (Фонд 50) 
надають матеріали, щоб реконструювати перебіг подій тих 
днів [Бугаєва, 2011]. 1 лютого 1921 року, на дев’ятий день по 
смерті митця, значна група діячів культури, професори і сту-
дентство зібралися в Музично-драматичному інституті імені 
М. В. Лисенка та урядили «Комітет пам’яти М. Д. Леонтовича». 
Тих перших сміливців було 50, зокрема композитори 
К. Стеценко, П. Козицький, Я. Степовий, М. Вериківський, 
Б. Лятошинський, Г. Верьовка, Ф. Попадич, В. Верховинець, 
П. Гайда, Г. Хоткевич; учені-музикологи й етнологи К. Квітка, 
Д. Ревуцький, П. Демуцький, Б. Яворський, С. Єфремов, 
Д. Щербаківський; хормейстер Н. Городовенко, піаніст і педа-
гог Ф. Блуменфельд, художники Ю. Михайлів і М. Бурачек, 
діячі театру Л. Курбас та І. Садовський, поети В. Поліщук 
і П. Тичина та інші. До складу Комітету були уведені й рідні 
митця — батько Дмитро Феофанович, дружина покійного 
Клавдія Ферапонтівна, його сéстри Вікторія та Олена. 
За пару місяців Комітет було затверджено вже як Товариство, 
і саме таке визначення буде до його кінця [Кузик, 1996]. 

Знакові віхи з життя Товариства: створення журналу 
«Музика» (1923, головний редактор М. Грінченко); утворення 
Асоціації сучасної музики (АСМ; 1926, діяльність тривала й 
після ліквідації Товариства); організація української експозиції 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

148 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

на Міжнародній виставці у Франкфурті-на-Майні (391 експо-
нат); проведення Всеукраїнського музичного конкурсу 1927 р. 
(першу премію одержали Л. Ревуцький та Б. Лятошинський). 

У пік розквіту своєї діяльності — 1926–1927 роки — То-
вариство ім. М. Леонтовича мало 13 філій та сім осередків у 
Харкові, Одесі, Житомирі, Вінниці, Полтаві, Дніпропетров-
ську, Миколаєві, Чернігові, Черкасах та інших містах і селах, 
об’єднувало більше 927 членів (особових). На весні 1927 року 
Товариство зареєструвало по республіці 1014 музичних ор-
ганізацій; хорів селянських — 347, робітничих — 211, шкіль-
них — 367, оркестрів робітничих та селянських — 82, профе-
сіональних хорів, як «ДУМКА» [Державна українська манд-
рівна капела], «РУХ» [Робітничий український хор], «ДУХ» 
[Державний український хор] — сім, Народну філармонію, 
Народну консерваторію. Прикметно, що більшість хорових 
колективів, зокрема й капели бандуристів, обирали собі ім’я 
М. Леонтовича, М. Лисенка, К. Стеценка, що свідчило про 
авторитет цих митців. 

Однак 1928 року більшовицька влада вирішила, що 
вже минула пора загравання з «національною політикою». 
У лютому 1928 року, піддавши діяльність Товариства нищівній 
критиці на урядовому рівні, його ліквідують і утворюють 
ВУТОРМ — Всеукраїнське товариство революційних музи-
кантів, «оскільки ім’я Леонтовича було визнане неактуальним 
для радянської доби» [Пархоменко, 1991, с. 15]. У репресіях 
1930-х років загинуло багато його представників, зруйнова-
но й принципи культурної політики, які впроваджувало 
Товариство. Але для національної історії головне реальний 
результат! То ж у висновках наголошуємо: згуртування діячів 
культури і створення Комітету, а надалі — Товариства імені 
М. Леонтовича реально показало — м и т е ц ь  може проти-
стояти с и с т е м і !  Об’єднання українських музик, худож-
ників, діячів театру, поетів і письменників, поліграфістів, 
фольклористів і мистецтвознавців у 1920-ті роки стало духов-
ним пам’ятником М. Леонтовичу та, водночас, програмою 
дій для нових поколінь творців культури нової України. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 149 

Список використаної літератури 

1. Бугаєва О. В. Архівна спадщина Музичного товариства 
імені М. Д. Леонтовича / Нац. б-ка України ім. В. І. Вернадського. 
Київ, 2011. 386 с. 

2. Кузик В. В. Товариству ім. М. Леонтовича 75 років. Київ, 
1996, 12 с. 

3. Пархоменко Л. О. Вступ // Історія української музики : 
у 6 т. / Ін-т мистецтвознавства, фольклористики та етнології 
ім. М. Т. Рильського НАН України Т. 4 : 1917–1941. Київ : Наук. 
думка, 1991. С. 5–20. 

ЛЕОНТЬЄВ С. А. 

Шевченківський національний заповідник; кандидат мис-
тецтвознавства, завідувач експозиційно-виставковим сектором 
відділу наукових досліджень (Канів, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0002-9786-1135 

СВОЄРІДНІСТЬ МУЗИКИ 
БОРИСА ЛЯТОШИНСЬКОГО В АСПЕКТІ ВТІЛЕННЯ 

ОБРАЗУ КОБЗАРЯ У ФІЛЬМІ «ТАРАС ШЕВЧЕНКО» 

Бориса Лятошинського справедливо можна вважати 
фундатором української музики до фільмів, форматором му-
зичних рішень у вітчизняному кінематографі. Про це свідчить 
не тільки його музика, а й визнання кінематографічного 
композиторського таланту багатьма сучасниками. Серед 
них композитори Дмитро Шостакович і Рейнгольд Глієр; 
диригент Михайло Канерштейн; режисери Іван Кавале-
рідзе, Володимир Неллі, Тимофій Левчук і Олексій Швачко. 

У роки створення перших звукових фільмів в Україні 
композитор працював для Київської і Одеської кіностудій, 
де буквально за кілька років створив музику до фільмів 
«Два дні» (1927), «Іван» (1932), «Кармелюк» (1933), «Тарас 
Шевченко» (1951). 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

150 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

Твори та образ Кобзаря були близькими Борису Ля-
тошинському, адже для його творчості також характерний 
монументальний стиль. Відомий український диригент На-
тан Рахлін зазначав, що «…його музика пронизана дихан-
ням героїки, це величезний світ людських переживань 
і роздумів, у якому немає місця сентиментальною чутливості, 
але є, однак, лірика пафосу. <…> його творчість можна на-
звати творчістю романтичною. Вона завжди кличе до дії, до 
боротьби, до творення» [Рахлін, 1985, с. 125]. 

Літературну основу фільму «Тарас Шевченко» стано-
вить дитяча повість Олександра Ільченка «Серце жде»1 про 
життя українського поета 1858 року в Петербурзі. Режисером 
кінострічки був Ігор Савченко, відомий до цього за історич-
ними фільмами «Дума про козака Голоту» (1937), «Богдан 
Хмельницький» (1941), «Партизани в степах України» 
(1942), а також за музичними комедіями «Гармонь» (1934), 
«Старовинний водевіль» (1946). Під пильною увагою 
ВКП(б) та Й. В. Сталіна перезнімали окремі епізоди, зміню-
вали драматургічні акценти, щоб створити образ Тараса 
Шевченка як борця проти царизму, за звільнення від крі-
пацтва, згідно з комуністичною ідеологією. Зокрема, у ди-
сертаційній роботі А. О. Сопіна (Москва, 2015) детально роз-
глянуто цензуру і створення нових редакцій фільму. 

Незважаючи на високий професіоналізм режисера, іс-
тотним недоліком кінострічок, знятих у часи культу Сталі-
на, було спотворення історичної дійсності. Так, у фільмі 
«Тарас Шевченко» питання незалежності України зі зрозу-
мілих причин не було висвітлено, хоча тема безмежної лю-
бові поета до Батьківщини для глядача є досить відчутною. 
Такого ефекту вдалося досягти завдяки музичній складовій, 
яку створив Б. Лятошинський. 

Свідченням роботи композитора над саундтреком до 
фільму «Тарас Шевченко» є листи до Р. Глієра, а також ес-
кізи, що зберігаються в особовому фонді композитора в 

 
1 Ільченко О. Є. Серце жде : повість. Одеса : Дитвидав ЦК ЛКСМУ, 

1939. 454 с. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 151 

ЦДАМЛМ України. Кожен з ескізів має назву: «№1 Епізод 
“Вступ” [“І мене в сім'ї Великій...”]»; «№5 “Думи мої”»; 
«№13 Епізод “Мазурка”»; «№ 29 Епізод “Фінал”» тощо. На 
сторінках партитури дат, це дає підстави припустити, що 
композитор працював над музикою у 1950–1951 роках, коли 
матеріал було вже відзнято й змонтовано. За музику до філь-
му «Тарас Шевченко» композитор удруге був нагородже-
ний Державною премією СРСР. 

Основне творче завдання в картині — створити образ 
великого українського поета, художника, мислителя, який, 
незважаючи на прижиттєву славу і захоплення суспільства, 
глибоко переживає за свій народ і будь-якою ціною прагне 
скасування кріпацтва. Для такого монументального і героїч-
ного втілення образу Кобзаря Б. Лятошинський використо-
вує великий симфонічний оркестр із хором. У фільмі є і но-
мери a cappella (в епізоді з піснею ямщика), а також у су-
проводі бандури (кобзар виконує пісню «Думи мої...»). 

Композитор вибудовує драматургію на кількох образно-
смислових центрах: українській музиці, яка органічно впліта-
ється в образ Т. Г. Шевченка і України середини ХІХ століття; 
світській, що відображає поміщиків, аристократію; рішучо 
маршовій, яка втілює миколаївську армію; орієнтальній, що 
змальовує казахський степ та образ його народу. 

Головною темою фільму композитор обирає найбільш 
популярну музичну версію «Заповіту» Гордія Гладкого. 
Б. Лятошинський оркеструє її, активно поліфонізуючи фак-
туру, додаючи підголоски, ускладнюючи гармонію більш 
вишуканими співзвуччями, перетворюючи твір на монуме-
нтальну ораторіально-симфонічну партитуру, що відобра-
жає ліричну героїку, піднесений пафос та всеосяжну повно-
ту ідей Кобзаря. 

У фільмі звучить народна пісня «Думи мої...» на слова 
поета, яка втілює його тривожні роздуми, і «Реве та стогне 
Дніпр широкий», що, з’являючись удруге, дисонує з піснею 
каторжників, яких поет бачить в Україні. Ще однією досить 
яскравою сценою, у якій наочно відобразилась народна 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

152 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

музика, стала ніч на Івана Купала — композитор викорис-
тав купальську пісню. 

Фольклорно стилізована і мелодично рельєфна тема 
Б. Лятошинського втілює любов Т. Шевченка до України. 
Уперше — у викладі solo скрипки на тлі струнних 
pianissimo; вдруге — у tutti всього оркестру, коли ми бачимо 
на екрані широкі мальовничі пейзажі й Тараса Шевченка, 
який повернувся на Батьківщину. 

Відображення світського життя в кінострічці підкріп-
лене й музичними жанрами, поширеними в середині 
ХІХ століття: полонезом і мазуркою (під час балу в поміщи-
ка Барабаша), романсом (у сцені з офіцерами Новопетров-
ського укріплення). 

Для створення образу царської влади і миколаївської 
армії, як її безпосереднього втілення, композитор вдається 
до маршових ритмів, які доручає малому барабану. Для ха-
рактеристики ж аральского степу за допомогою англійського 
ріжка, який звучить на тлі квінтових гармоній у струнних, 
митець імітує гру на казахському інструменті камис сирнаї. 

Окрім цитування народної музики, Б. Лятошинський 
вдається й до цитування академічної, зокрема майстерно 
інструментує відомий полонез ля мажор op. 53 Фридерика 
Шопена, який звучить спочатку в tutti оркестру а потім у 
скрипки solo з вишуканими різноманітними штрихами. 

На нашу думку, музика Б. Лятошинського у фільмі 
«Тарас Шевченко» тяжіє до європейського кінематографа, 
у якому вона не стільки синхронізована з драматургією кадру, 
скільки створює загальний емоційно-смисловий настрій. 
Образ Кобзаря досконало розкривається не тільки за допо-
могою відеоряду, майстерної режисури Ігоря Савченка і гри 
Сергія Бондарчука в ролі головного героя, а й завдяки сим-
фонічній музиці Б. Лятошинського. Саме фольклорне ядро 
музичного ряду стало вирішальним у поглибленні органіч-
ності й правдоподібності постаті Тараса Шевченка. Отже, 
у фільмі музика Б. Лятошинського сприяє новому просто-
ровому і смисловому розумінню творчості та ідей Кобзаря. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 153 

Список використаної літератури і джерел 

1. Берегова О. М. Шевченкіана в українській композиторській 
творчості ХХ століття // Культурологічна думка. 2014. № 7. С. 9–13. 

2. Лятошинський Б. М. Музика до фільму «Тарас Шевченко» 
[Рукопис] // Центральний державний архів-музей літератури і 
мистецтва. Ф. 181. Оп. 1. Од. зб. 5. Арк. 1–86. 

3. Рахлин Н. Г. Творческая молодость // Борис Лятошинский 
Воспоминания; Письма; Материалы : в 2 ч. / cост.: Л. Н. Грисенко, 
Н. И. Матусевич. Ч. І : Воспоминания. Киев : Муз. Україна, 1985. 
C. 124–126. 

4. Сопин А. О. Исторический и художественный аспекты 
отечественного кино 1945–1953 годов: проблемы текстологии: 
диссертация кандидата наук : спец. 17.00.03 Кино-, теле- и другие 
экранные искусства / Всероссийский гос. ин-т кинематографии 
им. С. А. Герасимова. Москва, 2015. 162 с. 

ЛИПЕЦЬКА М. Л. 

Львівська національна музична академія імені М. В. Лисенка; 
доцент, доцент кафедри концертмейстерства (Львів, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0001-7171-4586 

ТРИ СОЛОСПІВИ МИХАЙЛА ВЕРИКІВСЬКОГО 

НА ТЕКСТИ ГЕНРІХА ГАЙНЕ 
(ПЕРЕКЛАД ЛЕСІ УКРАЇНКИ) 

Серед композиторів, які звертались до перекладів Лесі 
Українки, вагоме місце належить Михайлу Вериківському. 
І це не випадково, адже центральною у творчому доробку 
митця є саме вокальна музика. Захопленню нею сприяла 
багаторічна робота М. Вериківського з оперними співаками 
і хоровими колективами як диригента оперного театру, яка 
також навчила його добре розуміти специфіку вокального 
мистецтва. Він створив шість опер, кантатно-ораторіальні й 
хорові твори, а в камерно-вокальній музиці — монологи, 
близькі до оперних сцен, і традиційні ліричні солоспіви. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

154 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

1930-ті роки були періодом великої творчої активності 
композитора, який 1938 року звертається до не озвучених 
досі перекладів Лесі Українки поезій Генріха Гайне. У зв’язку 
з цим є певні невідповідності. Тому надруковані тексти, нотні 
й поетичні, потребують певних уточнень. Часом трапляють-
ся неточності, як, наприклад, немає вказівок не лише на 
оригінальні відповідники, а й на авторів перекладів. Так, у 
двох опублікованих нарисах про Михайла Вериківського — 
Н. О. Герасимової-Персидської [1959] і Н. С. Шурової [1972] — 
зазначено його три солоспіви на слова Лесі Українки: «На 
дивнії оченьки милої», «Коли сниться мені», «Кохане лич-
ко». У виданні вокальних творів Михайла Вериківського 
[Вериківський, 1986] вказано, що вони написані на тексти 
Г. Гайне у перекладі Лесі Українки. Однак ці дані не точні, 
адже серед творів Г. Гайне немає відповідника «Коли сниться 
мені», бо він належить Дж. Байрону, правда, в перекладі 
Лесі Українки. Хоча ці три солоспіви увійшли в репертуар 
відомих українських співаків Петра Білинника, Клавдії 
Радченко, В. Веприка та інших саме як цикл на слова Лесі 
Українки. У 1958 році композитор здійснив другу редакцію 
цих творів, доопрацювавши їх у деталях. 

Солоспів «На дивнії оченьки милої» створений у дво-
частинній формі, яка яскраво відображає знамениту гайнів-
ську іронію. Перша частина характеризується відносно спо-
кійним рухом, з динамічними відтінками в межах mezzo 
piano. У другій частині (на словах «шкода, що серця бракує 
в дівчатка мого: який то сонет я зложив би про нього...»), 
яка підготовлена невеликою фортепіанною інтерлюдією на 
crescendo, змінюється фортепіанна фактура зі спокійного 
руху вісімок на бурхливий рух шістнадцятих, у динамічному 
плані починається на mezzo forte з кульмінацією всього со-
лоспіву на forte. Але на цьому не завершується солоспів. 
М. Вериківський повторює ще раз слова «шкода, що серця 
бракує в дівчатка мого: який то сонет я зложив би про ньо-
го…» вже на piano, заспокоюється й фортепіанний супровід: 
з вісімок переходить на чверті і від piano до pianissimo. Отже, 
слова за другим разом звучать ніби з жалем. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 155 

Солоспів «Коли сниться мені» хоч і не належить 
Г. Гайне, але відіграє своєрідну перехідну роль між першим 
і третім твором. Цей солоспів найбільший за тривалістю 
звучання (і цим уже заперечується його належність до поезії 
Г. Гайне, оскільки обсяг його слів у солоспівах зазвичай 
становить 8–12 рядків) і дуже мінливий за музичним розвит-
ком. Розпочинається цей твір фортепіанним вступом на 
forte хроматичними ходами; вони змінюються оспівуван-
ням тонічного тризвуку, який поступово «зникає», розчи-
няється, і так підготовлюються початкові слова вокальної 
мелодії («Коли сниться мені»). 

Солоспів «Кохане личко» написаний у двочастинній 
формі: А–А1. Друга частина, по суті, повторює першу з де-
якими змінами: вокальна партія звучить терцією вище, а у 
фортепіанній замість хроматичного мережива звучать оспі-
вування основних акордів. 

Хоча слова солоспіву «Коли сниться мені» і не нале-
жать Г. Гайне, але, зважаючи на будову цих трьох солоспі-
вів, можна зрозуміти, чому їх виконують як своєрідний міні 
цикл. По-перше, усі солоспіви написані на переклади Лесі 
Українки, що надає текстам цілісності й послідовності завдя-
ки одній перекладацькій манері. По-друге, можна просте-
жити певну драматургічну лінію (не випадково солоспів 
«Коли сниться мені» — середній), пов’язану зі спогадом про 
кохану, у кожному солоспіві — ніби крізь сон. 

Список використаної літератури 

1. Вериківський М. І. Вокальні твори. Київ : Муз. Україна, 
1986. 135 с. 

2. Герасимова-Персидська Н. О. М. І. Вериківський: Нарис 
про життя і творчість. Київ : Держвидав. образотв. мистецтва і 
муз. літ. УРСР, 1959. 96 с. 

3. Шурова Н. С. Михайло Вериківський. Київ : Муз. Україна, 
1972. 51 с. (Творчі портрети українських композиторів). 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

156 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

ЛИСЕНКО Л. В. 

Національна музична академія України імені П. І. Чайковського; 
кандидат культурології, доцент кафедри мов (Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0002-9700-2576 

МУЗИЧНО-ПОЕТИЧНИЙ ДІАЛОГ 

МИКОЛИ ЛИСЕНКА І ЛЕСІ УКРАЇНКИ 

Музика й Поезія, немов дві сестри, що народилися під 
сузір’ям Близнюків. Ця метафора настільки вдала, що давно 
втратила свого автора і набула статусу народної мудрості. 
І хоча достеменно не відомо, чи «народження» цих мис-
тецтв було одночасним, кожній характерне постійне тяжін-
ня одна до одної. Очевидно лише: ці мистецтва виросли з 
одного зерна, вийшли з одного лона народної музично-
поетичної культури. 

«Що таке музика? Її місце між думкою і явищем; як 
передсвітанкова вісниця, вона перебуває між духом і мате-
рією; споріднена з обома, вона й відмінна від них! Музика — 
це дух, що потребує розміреного часу, і музика — це матерія, 
але матерія, яка обходиться без простору», — писав Генріх 
Гейне [цит. за: Karpeles, 2014, с. 134]. Поезія і музика мають 
багато спільних ознак: звук, ритм, динаміка, мелодика; вони 
покликані впливати на емоції та наштовхувати на думку. 
Вірш — це теж музика, тільки виражена словом, і для нього 
потрібен такий самий музичний слух, відчуття гармонії, 
ритму, розміру. «Вокальні жанри є одним напрямом музич-
ного мистецтва, де художнє слово і музичний звук відтворю-
ються одночасно й паралельно одне до одного. Літературно-
поетичний текст, обраний як підрядник, має власні музичні 
характеристики, що виражають неповторний, унікальний 
художній образ. Музика, яку написав композитор, щодо 
словесного тексту є інтонаційним інваріантом. Отже, можна 
сказати, що поет і композитор вступають у своєрідний діалог. 
Інтонація, як мовленнєва, так і музична, у цьому разі стає 
не лише засобом спілкуванням, а й певним об’єктивним 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 157 

критерієм для зіставлення й порівняння художніх ідей», — 
зазначає Світлана Каркіна [2011, с. 7]. 

Такий діалог поетки Лесі Українки і композитора Ми-
коли Лисенка відбувся у другій половині ХІХ століття. 
У результаті народився дивовижний за своєю красою дует 
римованого слова й академічної музики, у якому звукове 
інтонування не лише ілюструвало кожну емоцію, кожне 
поетичне переживання, а й намагалося засобами мелосу та 
гармонії в поєднанні з точно виваженими формою й агогі-
кою зробити зрозумілими підтекст та головну ідею, закар-
бовані в римованих рядках. Цей діалог відбувався не лише 
в поетично-музичному співавторстві, він був невід’ємною 
частиною життя двох великих родів: Лисенків і Косачів, 
адже вони мешкали в сусідніх будинках зі спільним под-
вір’ям, були близькими родичами. 

Дослідниця і багаторічна завідувачка музею Миколи 
Лисенка Р. М. Скорульська відзначала, що про небайду-
жість Лесі до родинних справ Лисенків свідчать спогади 
середньої доньки Миколи Віталійовича — Галини: «Десь 
наприкінці 90-х років, коли Косачі, здається, уже перебралися 
на вулицю Саксаганського, у нас сиділа Леся і розмовляла з 
мамою (О. Липською. — Р. С.) <…> Леся уважно слухала, а 
моя мама якось збуджено усе говорила і говорила, і в її голосі 
відчувалася скарга на свою долю, на долю жінки, що зріклася 
власного імені і незалежності, зігнорувала свій талант і стала 
придатком свого чоловіка, загубленою тінню… Далі вже 
відверто говорила про себе, про те, що її ображає, що їй боліс-
но, коли чує або згадує, як про неї запитують: “Хто вона — 
ота пані? — Та се жінка Лисенка…”. Виходила Леся від нас 
зосереджена, замислена» [цит. за: Скорульська, 2013, с. 12]. 

Отже, вірш «Забута тінь» Лесі Українки, залишився 
єдиною присвятою Ользі Липській. Музикознавці в розпачі: 
бо дружині, яка подарувала йому семеро дітей, Лисенко не 
присвятив жодного твору, Ользі О’Коннор він присвячує 
одинадцять, один серед яких — дует із циклу на вірші Г. Гейне 
«Коли розлучаються двоє». Кохання до першої дружини 
можна вважати головною рушійною силою у створенні ли-



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

158 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

сенківських солоспівів. Але другим поштовхом до написан-
ня циклу було створення мистецького угруповання «Плея-
да». Як і французької «Плеяди» епохи Відродження, його 
мета — плекати українську мову, зокрема й шляхом якісних 
перекладів шедеврів західноєвропейських авторів. Багато в 
чому це зумовлено суворою забороною друкувати тексти, 
пов’язані з українською культурою та історією. Натомість 
іноземна література в українському перекладі під таку забо-
рону не потрапляла, тому наприкінці 80-х — початку 
90-х років ХІХ століття перекладацька діяльність стала чи 
не єдиною можливістю національного лінгвокультурного 
розвитку, і учасники «Плеяди» вдало скористалися цим. 
Закономірно, що ця спілка поетів і перекладачів народилася 
за безпосередньої участі М. Лисенка, в його оселі. Найактив-
нішими діячами «Плеяди» стали Леся Українка і поет-
перекладач Максим Славинський. Їм належить честь одно-
го з найбільших творчих звершень української «Плеяди» — 
чудовий переклад «Пісні пісень» Генріха Гейне, виданий у 
Львові (1892). І вже наступного, 1893 року, Микола Лисенко 
створить музичну реакцію на поетичний текст: низка роман-
сів, які відразу вражають глибиною і щирістю найближче 
оточення. Зокрема, Леся Українка в липні пише матері: 
«Лисенко грав мені нові композиції на Гейне, і я прийшла 
од них в нестям, бо вони справді дуже гарні. Він зложив 
музику на три пісні: “Коли настав чудовий май”, “Чого так 
поблідли ті рожі ясні” і “З мого тяжкого суму”. “Не жаль 
мені” ще буде писати» [Леся Українка, 1978, с. 157]. 

Для створення солоспівів «Коли настав чудовий 
май…» та «Чого так поблідли ті рожі ясні…» М. Лисенко 
обрав саме Лесин переклад віршів Г. Гейне. Символічно, що 
під емоційним впливом від своїх перекладів поезії Г. Гейне 
1893 року Леся Українка видала книжку власних віршів 
«На крилах пісень». 

Остання зустріч двох майстрів української культури від-
булась у травні 1911 року, напередодні від’їзду Лесі Українки 
до Кутаїсі. Утім, новина про раптову смерть Миколи Лисенка 
застала поетесу вже в Одесі перед її подорожжю до Єгипту. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 159 

Леся писала подрузі Людмилі Старицькій-Черняхівській: 
«…З Миколою Віталійовичем зв’язані в мене спогади най-
дорожчих молодих літ, в його хаті стільки незабутнього пе-
режито! Старицький, Лисенко — сі ймення для інших на-
лежать тільки для літератури і хисту, а для мене вони вічно 
викликатимуть живі образи, як імення близьких і рідних 
людей, що, властиво, ніколи не вмирають, поки живе наша 
свідомість. Не знаю, чи буде хто з молодшого покоління 
згадувати коли про мене з таким почуттям, як я тепер згадую 
про Миколу Віталійовича і Михайла Петровича (я все їх 
бачу тепер поруч!). Але я б хотіла на те заслужити. Не трапи-
лось мені провести вкупі з громадою до вічного дому Ваших 
рідних, і тим, певне, я не раз бачу їх живими, як завжди бачу 
свого татка і Мишу, і ніяк не хоче душа моя вірити в те, чого 
і перо уперто не хоче написати, ніколи, ніколи… Але ж я плачу 
тепер, значить, вірю?…» [Леся Українка, 1979, с. 424–425]. 

Список використаної літератури 

1. Каркина С. В. Интерпретация литературно-поэтического 
текста в музыкальном произведении : учеб. пособ. Казань : 
К(П)ФУ, 2011. 52 с. 

2. Скорульська Р. М. Лисенко і Леся Українка // Музика. 
Київ, 2013. № 4. С. 12. 

3. Українка Леся. Лист до К. В. Квітки від 1 листопада 
1912 р. // Українка Леся. Зібрання творів : у 12 т. Київ : Наук. 
думка, 1979. Т. 12. С. 424–425. 

4. Українка Леся. Лист до О. П. Косач (матері) від 21 червня 
1893 р. // Українка Леся. Зібрання творів : у 12 т. Київ : Наук думка, 
1978. Т. 10. С. 157–158. 

5. Karpeles G. Heinrich Heine und seine Zeitgenossen. Ham-
burg : Severus Verlag, 2014. 352 с. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

160 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

ЛИСЕНКО М. В. 

Академія мистецтв імені Павла Чубинського; заслужений діяч 
мистецтв України, викладач, диригент, (Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0001-8692-544X 

ЄВРОПЕЙСЬКІ ВИТОКИ 
УКРАЇНСЬКОЇ ДИРИГЕНТСЬКОЇ ШКОЛИ 
І ТВОРЧИЙ ШЛЯХ МИКОЛИ ЛИСЕНКА 

Диригування, як окремий вид музичного виконавства, 
здавна приваблює увагу культурологів і музикознавців. 
Адже в людській свідомості воно асоціюється з однією з 
найбільш загадкових професій в історії. Сила особистості, 
здатна впливати на великий колектив митців, величезний 
авторитет серед музикантів, повага публіки, здатність уті-
лювати твори композиторів. Водночас повна відсутність 
безпосереднього фізичного впливу на звукоутворення, цілко-
вита залежність від таких суб’єктивних чинників, як настрій, 
якість інструментарію чи рівень майстерності виконавців — 
усе це підносить постать диригента як одну з наймогутні-
ших і, водночас, найбільш вразливих серед виконавців. 
Процес формування культурного простору у ХХ столітті 
неможливо уявити без лідера на чолі колективного вико-
навського процесу, але дослідження диригування як окре-
мого виду мистецтва наштовхується відразу на кілька проб-
лем. По-перше, від початку відокремлення диригування 
в окремий фах і остаточного диференціювання від інших мис-
тецтв минуло більше ста років. По-друге, найбільш активна 
фаза виокремлення диригентської професії, тобто друга 
і третя третини ХІХ століття, і досі є важкими для вивчення, 
бо аудіо чи відеофіксацій за той період немає, а детальний 
опис діяльності окремих «зірок» диригування не в змозі 
компенсувати білих плям в історії цього фаху. І це стосуєть-
ся не лише світової історії диригування, а й української на-
ціональної диригентської школи. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 161 

Розглянемо витоки цієї школи, проаналізувавши її 
формування. Для цього дослідимо творчий шлях одного з її 
засновників, Миколи Віталійовича Лисенка, збагнемо, 
яким чином цей митець опанував професію диригента. 
Адже достеменно відомо, що вже невдовзі після навчання 
в Лейпцизькій консерваторії Лисенко розгортає активну 
виконавську діяльність, зокрема і як диригент, до того ж, не 
лише хоровий. Про це свідчать його оперні прем’єри, у яких 
диригування оркестром і взагалі всією постановкою серед 
численних інших обов’язків здійснював він. На це вказує 
і запрошення обійняти посаду штатного капельмейстера 
Приватної Опери в Санкт-Петербурзі, про яке згадував Ми-
хайло Старицький. І не дивно, враховуючи наявність 
у М. Лисенка таланту організатора і диригента, що й вияви-
лось під час концертів у Соляному містечку. Загалом важко 
сказати, у скількох концертах Микола Віталійович вставав 
з-за роялю і брав у руки свою знамениту диригентську па-
личку і ставав не лише перед хором, а й перед симфонічним 
оркестром. Зрозуміло лише, що це були сотні виступів. Але 
ще більш важливо усвідомлювати, що Лисенко безпосеред-
ньо передав цю паличку — разом із композиторським олів-
цем — таким продовжувачам його диригентської справи, як 
Кирило Стеценко й Олександр Кошиць. Якщо до цього до-
дати всіх тих митців, які пройшли вишкіл під рукою Миколи 
Віталійовича під час його численних концертів і занять, 
зрозуміємо, що українську диригентську школу уявити без 
Лисенка абсолютно не можливо. Відповідно, важливо 
з’ясувати, де сформувалась диригентська майстерність са-
мого Лисенка, бо відповідь на це запитання допоможе нам 
зрозуміти, звідки бере свій початок коріння творчого родово-
ду українського диригування. Тож для пошуку цієї локації 
звернемось до історії. А перед цим зауважимо: головна запо-
рука успіху, як каже народна мудрість, це — опинитися в по-
трібному місці в потрібний час. Тоді, як казав Сенека (дослів-
но — Res severa est verum gaudium), серйозний труд може 
принести істинне задоволення. І не лише одній людині, а й 
великому колективу, та навіть народу. Цей вислів Сенеки на-
ведено не випадково. Адже саме він став девізом знаменитого 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

162 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

оркестру «Гевандхаузу», колективу, який відіграв у станов-
ленні українського митця провідну роль. При цьому йтиметь-
ся не лише про Лисенка-піаніста чи композитора (бо він 
неодноразово як соліст співпрацював із цим колективом), 
а й про Лисенка-диригента. Загалом, цей аспект його твор-
чості викликає багато запитань. Наприклад: ми прекрасно 
знаємо з історії імена всіх викладачів Лисенка з таких дис-
циплін, як гра на фортепіано, композиція, музична теорія 
тощо. Але хто, де і коли навчив його основам диригент-
ського мистецтва, яке супроводжувало його все життя? 
Офіційні дані атестатів не дадуть відповіді. Для її пошуку 
доведеться проаналізувати інші чинники, зокрема епоху, 
у яку творив митець, і його місце в ній. 

Микола Віталійович Лисенко жив і творив у другій 
половині ХІХ століття, коли відбувалася активна сепарація 
виконавства від авторства. Протягом минулих століть, 
обов’язок доносити музику до публіки цілковито належав 
композиторі. Музика була цариною певного універсалізму, 
адже дуже часто одна особистість поєднувала в собі відразу 
кілька творчих іпостасей. Але відповідь на питання «що 
було першим?» щодо диригування однозначна: авангардом 
диригентського мистецтва до початку ХХ століття були са-
ме автори партитур. І саме їм належала першість у форму-
ванні мистецтва інтерпретації, зокрема й диригентської, яке 
продовжувало стрімко розвиватися в роки студентства Ли-
сенка. То був дивовижний час розквіту диригування, коли 
важка батута Люллі поступилась елегантній диригентській 
паличці, а інтуїтивне відчуття — складній системі музичних 
образів. І однією з визнаних столиць диригентського мис-
тецтва на той час уже кілька десятиліть був саме Лейпциг. 
Геній Фелікса Мендельсона-Бартольді, почавши з реінкар-
нації творчої спадщини Великого Баха, продовжив свої звер-
шення в царині виконавства тим, що перетворив перший 
світський концертний оркестр Європи — оркестр «Геванд-
хаузу» — в найдосконаліший музичний інструмент свого 
часу. А хор хлопчиків Thomaskirche продовжував свою доско-
налу традицію хорового й ораторіального виконавства. І ось 
саме в цю атмосферу потрапляє молодий студент з далекої 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 163 

України (тоді — ще Російської імперії), вправний піаніст і 
композитор-початківець Микола Лисенко. 

Чи мав він тоді диригентський хист? Справа в тому, 
що фахівці з музичної психології переконані: для занять 
диригуванням однієї лише музичної освіти та гарного слуху 
недостатньо. Потрібні особливі психофізіологічні якості, які 
дають особистості змогу об’єднати навколо себе великий 
колектив виконавців. Це такі риси, як лідерство, впевненість 
у собі, вміння переконувати і вести за собою, використовуючи 
певні сугестивні здібності. І все це було в арсеналі Миколи 
Лисенка ще в його до-Лейпцігський період. Про це красно-
мовно свідчить спогад його троюрідного брата, драматурга 
Михайла Старицького: «…где Лысенко ни появлялся, сейчас 
же составлялся хор, которым он и дирижировал» [Старицький, 
2003, с. 28]. Уміння взаємодіяти з музикантами вилилося не 
лише в кілька вдалих концертів, коли молодому Лисенку 
довелося диригувати (напевно, більшою мірою інтуїтивно), 
а й у спробу написати свої перші оперні твори. Але відчуття 
того, що йому не вистачає системної освіти, підштовхнуло 
Лисенка на далеку подорож до Лейпцига. І цей крок вияви-
вся вирішальним, зокрема й для Лисенка-диригента. Шлях 
цей не був легким, довелось подолати понад півтори тисячі 
кілометрів, половину з яких — на звичайній кінній повозці. 
Проте результат Лисенко отримав буквально з перших днів 
перебування у Лейпцигу. Він відразу ж пірнув у концертне 
життя однієї з музичних столиць Європи. Тут варто зауважи-
ти: будь-яке виконавство потребує слухацького досвіду, 
адже мистецтво інтерпретації будується на потужній устале-
ній традиції. І якщо в оволодінні інструментом чи вокалом 
виконавець має можливість, окрім досвіду та порад викла-
дача, аналізувати і власні відчуття, мистецтво диригування 
без практики залишається тривалий час для багатьох музи-
кантів абстракцією, принципи якої можливо збагнути, лише 
спостерігаючи за виконавською практикою інших диригентів 
та подумки ніби примірюючи цей досвід до себе. У цьому 
Лисенко в Лейпцигу мав справжній карт-бланш. Щойно 
приїхавши до міста, він потрапив на концерт «Гевандхауза» 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

164 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

і ось якими епітетами в листі до рідних його описує: «Що то за 
оркестр? Боже мій, коли б ви чули! Коли професори грають: 
Давид першу скрипку грає! А духові, як срібло, а як цілий 
оркестр злагоджено виробляє dim[inuendo], decresc[endo], 
rallen[tando] ets. Боже мій! Волосся догори лізе! <…> Концерт, 
як голочка» [Лисенко, 2004, лист 6, с. 31]. 

І ось такий безцінний слухацький досвід аудіальної 
та візуальної рецепції стає у М. Лисенка систематичним, 
незважаючи на жорсткий графік навчання. Про що він сам 
пише своїм близьким: «Истинная услада среди трудов — 
это концерты Gewandhaus’а; каждую среду, после лекций по 
теории <…> отправляешься к каштеляну <…> и получаешь 
бесплатный билет на генеральную репетицию концерта, — 
это для всех учеников и учениц консерватории» [Лисенко, 
2004, лист 7, с. 33]. Годі вже й казати про трьохсот 
п’ятдесятиріччя Thomaskirche та вшанування Баха з воісти-
ну ангельським, за словами Лисенка, співом хору хлопчи-
ків! І весь цей безцінний досвід спілкування з провідними 
гастролерами Європи, з духом Баха, Мендельсона і Шума-
на, який ніби витав у лейпцизькому повітрі… Додаймо до 
цього регулярні відвідини Thomas- та Nikolaikirche, прослу-
ховування оперних вистав у новому приміщенні театру, 
а також постійні іспити, які часто супроводжувалися оркес-
тром Гевандхауза в його приміщенні, і отримаємо картину 
надзвичайно інтенсивного перебування в епіцентрі євро-
пейського виконавського простору, і не лише як спостеріга-
ча, а й учасника. Можна зауважити: а хіба Лисенко мав 
у цей час особистий диригентський досвід? Відомостей про 
це немає, але опосередкований досвід спілкування, тобто 
досвід аудіальної і візуальної рецепції, помножений на осо-
бисту залученість у процес виконання у нього був, безпереч-
но. Адже двоє з його викладачів — Карл Райнеке й Ігнац 
Мошелес — диригували оркестром під час виступу Лисенка-
піаніста. На цьому варто зосередитись детальніше: і Райнеке, 
і Мошелес, окрім кар’єри композитора й піаніста, відомі 
в історії як диригенти. Ігнац Мошелес — палкий інтерпре-
татор творів Бетховена, з яким товаришував особисто, 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 165 

а Карл Райнеке взагалі зійшов на високу сходинку головно-
го диригента й художнього керівника Лейпцизького Геванд-
хаузу. Про ефективність його перебування на цій посаді сві-
дчить те, що керівництво Райнеке стало одним із найтривалі-
ших в історії оркестру — тридцять п’ять років. Спадкоємцем 
його диригентської палички в Гевандхаузі став геніальний 
Артур Нікіш, а розвинув його диригентську майстерність 
його учень Фелікс Вайнгартнер. Це дві зірки на небосхилі 
нового диригентського мистецтва ХХ століття. 

Наведемо цікаву статистику: з відомих випускників-
композиторів Карла Райнеке 40% митців змогли опанувати 
й диригентську професію, серед них — засновники національ-
них шкіл Едвард Гріг і Микола Лисенко. А це дає змогу по-
будувати ланцюжок наслідування диригентських традицій 
від Лейпцига до Києва, завдяки діяльності Лисенка, уже до 
всієї національної школи. Однак це тема іншого досліджен-
ня, не менш цікавого й динамічного. Отже, на запитання — 
хто сформував Лисенка-диригента? — відповідь однознач-
на: Лейпциг, європейська музична столиця. Пройшовши 
цю школу, Лисенко отримав не лише запрошення на посаду 
капельмейстера, тобто диригента, Приватної опери в Санкт-
Петербурзі, а значно більше — найвищі європейські стан-
дарти роботи з музичним колективом. Роботи, яка, за сло-
вом Сенеки, хоча і є серйозною, але здатна надавати істинне 
задоволення духовних потреб суспільства й особистості. Res 
severa est verum gaudium. 

Список використаної літератури 

1. Лисенко М. В. 6. Лист до рідних від 21/09.10.1867 р. 
// Лисенко М. В. Листи / упоряд. Р. М. Скорульська. Київ : Муз. 
Україна, 2004. С. 30–31. 

2. Лисенко М. В. 7. Лист до рідних від 30/18.10.1867 р. 
// Лисенко М. В. Листи / упоряд. Р. М. Скорульська. Київ : Муз. 
Україна, 2004. С. 32–33. 

3. Старицький М. П. К биографии Н. В. Лисенко (воспомина-
ния) // Микола Лисенко у спогадах сучасників : у 2 т. Т. 1. Київ : 
Муз. Україна, 2003. С. 11–39. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

166 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

ЛИСЕНКО О. В. 

Національна музична академія України імені П. І. Чайковського; 
кандидат мистецтвознавства, доцент, професор кафедри загаль-
ного та спеціалізованого фортепіано (Київ, Україна). 

ORCID iD: https://orcid/org/0000-0001-9603-6160 

ТВОРЧИЙ ШЛЯХ АРІАДНИ ЛИСЕНКО: 
МУЗИЧНО-ВИКОНАВСЬКА РЕФЛЕКСІЯ 

ТА ПЕДАГОГІЧНА ДІЯЛЬНІСТЬ 

У 2021 році 11 лютого на 101 році життя відійшла 
у кращий світ видатна піаністка, професор Національної 
музичної академії України імені П. І. Чайковського, заслу-
жена артистка України Аріадна Остапівна Лисенко. Не буде 
перебільшенням визнати, що постать Ради Лисенко, піаністки 
й педагога, надзвичайно значима не тільки для розвитку 
української фортепіанної школи, а й для музичної культури 
України загалом. У середовищі вітчизняних піаністів 
ХХ століття Рада Лисенко є найбільш плідним виконавцем-
пропагандистом фортепіанних і оркестрових творів україн-
ських композиторів. У фондах радіо і телебачення в її вико-
нанні збереглися численні записи фортепіанних творів 
М. Лисенка, А. Штогаренка, В. Косенка, А. Коломійця, 
Л. Ревуцького, С. Людкевича, В. Барвінського, М. Скорика 
та ін. Рада Остапівна часто була першим виконавцем цих 
творів і її виконання набувало значення еталонного зразка 
для наступних виконавців і учнів її класу. 

Становлення піаністки припало на важкі воєнні і по-
воєнні роки, але необхідність долати життєві труднощі сфор-
мувала у дівчини твердий і цілеспрямований характер, який 
допомагав їй у майбутній виконавській і педагогічній діяльно-
сті. Після закінчення аспірантури Московської державної 
консерваторії імені П. І. Чайковського, де Рада Лисенко 
навчалася (1947–1950) у класі Г. Г. Нейгауза, вона працюва-
ла в Київській філармонії і на українському радіо, тоді ж 
розпочалась її педагогічна робота в Київській консерваторії. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 167 

Концертна діяльність Ради Лисенко була насиченою і 
не обмежувалась виступами в Україні. Протягом багатьох 
років вона у складі творчих груп гастролювала в Німеччині, 
Чехії, Словакії, країнах Балтії — Латвії, Литві, Естонії. 

Одним із найулюбленіших жанрів піаністки був кон-
церт для фортепіано з оркестром. Протягом багатьох років 
гра з оркестром була для неї головною. Рада Остапівна ви-
конувала фортепіанні концерти під орудою таких видатних 
диригентів, як Костянтин Симеонов, Натан Рахлін, Михайло 
Канерштейн, Веніамін Тольба, Вадим Гнєдаш, Володимир 
Кожухар, Микола Колесса, Гурген Карапетян, Олексій Гуля-
ницький, Антон Шароєв, Федір Глущенко. Під час гри з ор-
кестром у піаністки вироблявся високий рівень ансамблевого 
виконання, а також професійні якості: виконавська стійкість, 
стабільність і рівень. Показово, що останнє Рада Остапівна 
грала з оркестром 2010 року на свій 90-річний ювілей. 
У Малому залі НМАУ ім. П. І. Чайковського успішно виконала 
«Симфонічні танці» А. Я. Штогаренка під орудою її внука, 
заслуженого діяча мистецтв України Миколи Лисенка. 

Багаторічна музично-виконавська діяльність піаністки 
сприяла становленню її виконавського творчого методу і ви-
конавських принципів. Творчий метод А. Лисенко, по-перше, 
характеризується високим рівнем професійної рефлексії, 
яка забезпечує ефективність і якість її виконання. Профе-
сійну рефлексію розуміємо як усвідомлення власної музич-
ної слухо-ігрової тактики, що закріплюється під час репети-
цій і здійснюється під час концертного виконання. У ній 
формується душевна рівновага і збалансованість між реф-
лексивно й операціонально закріпленими свідомістю мо-
торно-технічним і емоційно-інтуїтивним моментами процесу 
смислоутворення музичного тексту. Отже, ця збалансованість 
формується «…в діалогічній взаємодії композиторського 
тексту і виконавця з урахуванням його когнітивних, психо-
логічних, емоційно-інтелектуальних і технічно-моторних 
параметрів» [Лисенко, 2020, c. 99–100]. Так, виконуючи твори 
М. Лисенка, свого діда, Рада Остапівна генетично й органіч-
но відчувала пісенне дихання, поліфонічність і «думну» 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

168 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

основу музичної мови композитора, її національну своєрід-
ність, а також її зв’язок із подіями і переживаннями в житті 
композитора, з тим, що ми, за Роланом Бартом, одним із 
засновників наративної філософії, визначаємо компози-
торським наративом. Рада Остапівна говорила в інтерв’ю: 
«Музика Лисенка дихає, й це дихання, зміни ритму — від 
народу, кобзарів, які у своїх піснях виповідають історію Ук-
раїни, малюють її незрівнянну природу — справжні краєви-
ди-картини. Лисенка важко грати, бо потрібна не тільки 
майстерність, техніка, а й душевний настрій. Багато хто каже, 
що мені передалося дідове відчуття українськості в музиці 
<…> вдалося почути в дідових мелодіях українську музичну 
мову»1. Безумовно, композиторський наратив М. Лисенка 
був зрозумілим і близьким Раді Остапівні, тому його твори 
вона виконувала с надзвичайним емоційним піднесенням, 
щирим і зворушливим інтонуванням. Але це можна сказати 
й про виконання романтичних творів Ф. Шопена, Й. Брамса, 
О. Скрябіна, Ф. Ліста, Р. Шумана. Отже, у кожному творі 
вона, перш за все, знаходила власну рефлексію, відповідну 
особливостям композиторського наративу, яка мала забез-
печити досягнення бажаного піаністично-технічного і яск-
равого художнього результату. 

Творчий метод виконання Аріадни Остапівни завжди 
вирізнявся творчою енергією, яка насичувала емоційним 
відчуттям кожну інтонаційну фразу музичного твору. Розви-
нений «творчий інтелект» керував усім процесом виконав-
ської рефлексії піаністки, її «когнітивним інтелектом», тому 
що в музичному виконавстві почуття керують інтелектом 
музиканта, він думає і водночас відчуває й усвідомлює чут-
тєво забарвлений звуковий матеріал, а саме «почуття фоку-
сує художню увагу виконавця на окремих значеннєвих 
структурах музичного тексту, яка необхідна роботі інтелек-
ту, що разом з емоцією забезпечує адекватність нотного 
тексту і звукового руху при актуалізації музичного твору». 

 
1 З інтерв’ю Р. О. Лисенко О. В. Лисенко // Особистий архів 

О. В. Лисенко. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 169 

[Лисенко, 2019, c. 96] У формуванні музично-виконавської 
рефлексії під час роботи над музичним твором велике зна-
чення має емоційний тригер (emotion trigger), який стосуєть-
ся автоматичних емоційних реакцій виконавця на музичну ін-
тонацію, що виникає у процесі сприйняття музичного тексту. 
Рада Лисенко мала власний набір емоційних тригерів. Дуже 
важливо, що як концертний виконавець Рада Лисенко, крім 
емоційних реакцій, типових для всіх виконавців, мала влас-
ний унікальний набір емоційних тригерів для кожного ком-
позиторського наративу, усвідомлення яких надавало мож-
ливість вибирати емоційно обґрунтовані інтонаційні засоби 
вираження. Якщо взяти, наприклад, виконання творів сво-
го діда, композиторський наратив якого був зрозумілим 
і близьким Раді Лисенко, то одним із головних емоційних 
тригерів був тригер відчуття вокального дихання у вимові 
інструментального тексту, який визначаємо як «вокально-
емоційний тригер» афективного пісенного інтонування, 
любовного хвилювання, радості, печалі, суму, боротьби. 

Під час роботи над музичними творами зі своїми уч-
нями Рада Остапівна наполегливо прищеплювала їм влас-
ний метод і виконавські принципи, що формувались протя-
гом багаторічної активної концертної діяльності. З класу 
А. Лисенко вийшло чимало яскравих музикантів, лауреатів, 
викладачів, науковців, таких як Наталя Лисенко, Наталя 
Деренівська, Борис Деменко, Жанна Аністратенко, Вален-
тина Царук, Ольга Панкратова, Валерій Михальський, Юрій 
Руцинський, Юрій Кащенко, Аліна Халікова, Ольга Вар-
танян, Наталя Галицька, Галина Новосьолова, Наталя Мі-
лєщук, Тетяна Горбань, Ірина Лисокова, Ма Сін Сін, Герел 
Ганьчимег та багато інших. 

Ми впевнені, що надзвичайно багатогранна і продукти-
вна музично-виконавська й педагогічна діяльність Аріадни 
Остапівни Лисенко, як унікальне явище української націо-
нальної культури, потребує музикознавчого вивчення й 
осмислення, розкриття у статтях і монографіях сучасних 
дослідників. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

170 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

Список використаної літератури 

1. Лисенко О. В. Методологічні питання когнітивного аналізу 
музично-виконавської діяльності // Україна. Європа. Світ. Історія 
та імена в культурно-мистецьких рефлексіях : тези доповідей 
Четвертої міжнар. наук.-практ. конф. / Нац. муз. акад. України 
ім. П. І. Чайковського (Київ, 5–7 листопада 2020 р.). Київ, С. 96–101. 

2. Лисенко О. В. Музичне виконавство в аспекті когнітивної 
парадигми музикознавства // Україна. Європа. Світ. Історія та імена 
в культурно-мистецьких рефлексіях : тези доповідей Третьої міжнар. 
наук.-практ. конф. / Нац. муз. акад. України ім. П. І. Чайковського 
(Київ, 7–8 листопада 2019 р.). Київ, 2019. С. 94–96. 

ЛІ ЦІН 

Національна музична академія України імені П. І. Чайковського; 
кандидат мистецтвознавства, викладач кафедри оперного співу і 
кафедри історії світової музики, заступник директора Музичного 
центру Конфуція (Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0002-5146-1857 

ІСТОРІЯ КИТАЙСЬКОЇ ТРАДИЦІЙНОЇ ОПЕРИ 

СІЦЮЙ 

Сіцюй — художня перлина традиційної китайської куль-
тури, форма художнього відображення, багата виражаль-
ними засобами. Поряд із давньогрецькою та індійською 
класичною санскритською драмою, вона відома як одна із 
«трьох головних давніх драматичних культур» світу. Тра-
диційна музична драма (опера) охоплює літературу, музи-
ку, танці, витончені мистецтва, бойові мистецтва, акробати-
ку та інші перформативні види мистецтва. Її основними 
виражальними засобами є спів, декламація, виконання й 
рухи. Китай — багатонаціональна країна. Крім ханьців, які 
становлять 92% населення, тут проживають 55 етнічних 
меншин, кожна з яких має свою мову і традиційні культурні 
особливості. Завдяки цьому сформувались різноманітні 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 171 

стилі китайської традиційної опери. На сьогодні в Китаї, як 
і раніше, поширені 348 видів традиційної музичної драми. 

Походження китайської традиційної музичної драми 
перегукується з піснями й танцями доцинського періоду. 
Починаючи від трудових пісень і танців первісного суспіль-
ства, військових пісень і танців, до «шаманських танців» 
(у’у) рабовласницького суспільства, а потім формування 
«танців під музику» (юе’у) династії Чжоу (першої феодаль-
ної династія в історії Китаю), а також народних пісень і тан-
ців («Дев'ять пісень» Цюй Юаня). Усі вони сформувалися 
у період зародження китайської традиційної опери. 

Первісні пісні й танці, що уособлювали військове життя, 
у період царств, що змагаються, перетворились на цзюеді — 
бойові мистецтва, подібні до танцю. З відкриттям Великого 
шовкового шляху при династії Хань (206–220 рр. до н. е.) 
байсі західних регіонів проникли в центральний Китай і, 
поєднавшись із піснями й танцями цзюеді, сформували жанр 
цзюеді байсі. У цьому виді видовищ поєдналися акробатика 
(ковтання ножів, виверження вогню, ходьба канатом тощо), 
і танці, що зображали різних тварин, танці борцівських вис-
тав та інші види мистецтва, які стали передумовами розвитку 
традиційної опери. У період Троєцарства (220–280) форма 
традиційної музичної драми розвинулась настільки, що 
персонажі й сюжети вимагали перевдягання чоловіків 
у жінок. У період Південних і Північних династій (420–589) 
постав прототип сценічного гриму — маска. 

З настанням династії Тан (618–907) значної популяр-
ності набули цаньцзюньсі переважно комічного та гуморис-
тичного характеру. Цаньцзюнь спочатку означало назву 
офіційної посади військового радника, а цаньцзюньсі — 
відповідно розіграш військового радника. Зазвичай у ви-
ставі брали участь два персонажі: цаньцзюнь, над яким по-
тішались, і цанху, який спеціально розігрував цаньцзюня. 
У часи пізньої династії Тан вистави цаньцзюньсі перетвори-
лись на спектаклі з кількома акторами, сюжети драм стали 
складнішими, а крім чоловічих ролей, на сцені з’явилися й 
жіночі амплуа. Ця форма видовища стала провісником 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

172 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

базової структури для подальшого формування традиційної 
опери, що поєднує спів, танець, жестикуляцію, речитатив 
та акторську майстерність. 

За часів династії Сун (960–1279), з розквітом міської 
економіки, у міських розважальних закладах ваше з’явилася 
нова форма уявлень, цзацзюй (змішана драма). Виникнув-
ши з цаньцзюньсі та байсі, вона є збірним терміном для 
різних комічних уявлень, пісень, танців і розважальних 
перформативних жанрів. Її формування спочатку визначи-
ло основні характеристики й масштаб мистецтва китайської 
традиційної опери. За правління династії Юань (1279–1368) 
цзацзюй набула значного розквіту. На сьогодні збереглося 
близько тисячі мелодій юаньської драми цзацзюй. Цей пе-
ріод, завдяки співіснуванню цзацзюй і наносі, став «золо-
тим століттям» китайської традиційної музичної драми. 

Після династії Мін (1368–1644) музика традиційних 
опер набула ще більшого розвитку, у жанрі чуаньці (наньсі) 
з'явилися чотири основні мотиви: юйяоські, хайяньські, 
іянські та куньшаньські мелодії, що відкрили епоху різно-
манітних типів. Із середини періоду династії Мін до початку 
династії Цин куньцюй відокремилася в жанр, що «перевер-
шував три мелодії». У середині династії Цин простонародні 
мелодії луаньтань замінили оперу куньцюй, яка вже зане-
падала, а з півночі на південь поширились і набули популя-
рності мелодії банцзицян і піхуанців. У 1790 році, з нагоди 
80-річчя від дня народження імператора Цяньлуна, артистам 
чотирьох основних аньхуейських театральних труп (Саньцін, 
Сисі, Чуньтай, Хечунь) найвищим указом велено було при-
бути в столицю для святкувань. Унаслідок цього доступна і 
спокійна піхуанця стала популярною в Пекіні, а заснована 
на ній Пекінська опера становила «квінтесенцію» мистецтва 
китайської традиційної опери. У 1860 році трупа китайського 
традиційного театру виступала в Парижі перед Наполео-
ном III, а повертаючись додому, заїхала в Сан-Франциско, 
де викликала значний резонанс в американців китайського 
походження. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 173 

Після Китайської Республіки, відповідно до вимог епохи 
соціального прогресу, китайська традиційна опера зазнала 
нових змін щодо її ідеологічного змісту й художніх форм. 
У 1927 році пекінська газета «Шуньтянь шибао» обрала чоти-
рьох знаменитих виконавців амплуа дань у Пекінській опері 
(Мей Ланьфан, Шан Сяоюнь, Чен Яньцю, Сюнь Хуейшен). 
З 1928 року китайські артисти на чолі з Мей Ланьфаном 
гастролювали і здійснювали театральні дослідження в Японії, 
Канаді, США, Радянському Союзі, Польщі, Німеччині, 
Франції, Бельгії, Італії та Великій Британії. Повернувшись 
до Китаю, Мей Ланьфан не лише висунув театральну теорію 
про те, що «бар'єр між західною і китайською драмою може 
бути подоланий», а й систематично реформував репертуар, 
виконання, спів і музику, грим, костюми й декорації в Пекін-
ській опері. У 1951 році було засновано Китайську академію 
традиційної китайської опери. Пам’ятний напис на ній слів 
Мао Цзедуна «Нехай розквітають сто кольорів. Відкинувши 
старе, породжуйте нове» згодом став керівним принципом 
розвитку китайської традиційної опери. 

На початку XXI століття багато видів китайських тради-
ційних опер були визнані об’єктами світової нематеріальної 
культурної спадщини. Сьогодні традиційна музична драма 
належить не лише Китаю, а й світу. У контексті глобалізації 
обмін, інтеграція та навіть спільне залучення музичних куль-
тур різних країн стали новою тенденцією в подальшому роз-
витку музичного мистецтва. Лінь І в «Інноваційних моделях 
міжкультурного спілкування китайської сіцюй» [Лінь, 2014] 
пише, що національне мистецтво є невичерпним джерелом 
світового мистецтва. Національне мистецтво, відкрите світу, 
з одного боку, набуває спадкоємності й розвитку, а з іншо-
го, — своєю відкритістю стає інноваційним фактором роз-
витку й новаторства інших національних мистецтв, у більш 
відкритій формі — мистецтвом загальносвітовим. У процесі 
сучасних реформ китайська традиційна опера, засвоюючи 
досягнення загального світового національного мистецтва, 
стане всесвітнім мистецтвом, традиційним і сучасним вод-
ночас, сповненим життєвих і духовних сил. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

174 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

Список використаної літератури 

1. ��� �����	
���������

// �
���. ��� 2016. 14 ��. 96–97 �. Ван Ян. Про взає-

мозв’язок між створенням та виконанням китайської опери та 
музики традиційної опери // Peony. Лоян, 2016. Вип. 14. С. 96–97. 

2. �� , ��!"�#$%&
'( // ����)*, 

+,, 2014. 25 ��. 235–236 �. Гу Чжаогуй. Естетичні особли-

вості та сприйняття традиційної китайської опери // Вісник тра-
диційної китайської опери. Пекін, 2014. Вип. 25. С. 235–236. 

3. -./0 ����1234 +, : 56789:;<5, 

2016� 419 �. Лі Сяоцан. Історія розвитку китайської опери. 

Пекін : Вид-во соціальних наук, 2016. 419 с. 

4. =>4?@��ABCDE��FGH 

// ?@��)I)*� 2014. 35 �� 4 J� 70–75 �. Лінь І. Інно-

ваційні моделі міжкультурного спілкування китайської сіцюй 
// Вісник Академії китайської традиційної опери. Пекін, 2014. Т. 35. 
Вип. 4. С. 70–75. 

5. KLM4?@NOP�3QR0STU�VW�. +, 

2006. 616 �. Лю Цзайшен. Короткий вступ до історії стародав-

ньої китайської музики. Пекін : Народне музичне видавництво. 
2006. 616 с. 

6. XY, KZ[. ?@��123� \] ^ _`ab;<5

2012. 2 J. 1791 �. Ляо Бень, Лю Яньцзюнь. Історія розвитку 

китайської традиційної опери : в 4 т. Т. 2. Тайюань : Вид-во освіти 
Шаньсі, 2012. 1791 с. 

7. cd, efg. ?@��h3�+, : ���	VW5. 1992. 

1009 �. Чжан Ген, Го Ханьчен. Загальна історія китайської тради-

ційної опери : у 3 т. Пекін : Вид-во Китайської опери, 1992. 1009 с. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 175 

МА ЮЙЦЗЯО 

Національна музична академія України імені П. І. Чайковського; 
аспірантка кафедри історії української музики та музичної фольк-
лористики; науковий керівник — О. М. Давидова, кандидат мис-
тецтвознавства, доцент, професор кафедри (Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0003-4794-5792 

НОВА ГЕНЕРАЦІЯ КИТАЙСЬКИХ ВОКАЛІСТІВ 

У КОНТЕКСТІ МІЖНАРОДНОЇ ДІЯЛЬНОСТІ 

Сучасне вокальне мистецтво Китаю перебуває в розквіті. 
Цьому передувало кілька етапів, на кожному з яких можна 
спостерігати зростання якісного виконавського рівня співаків, 
оперного й камерно-концертного. Це виражалось у націо-
нальному представництві й перемозі в різноманітних міжна-
родних конкурсах, стажуванні у видатних світових оперних 
зірок, навчанні у провідних мистецьких закладах Європи й 
Америки, у зростанні контрактів із визначними оперними 
театрами світу. Сьогодні на оперних сценах китайські вико-
навці посідають значне місце, виконуючи головні партії. 

Загальна тенденція у набутті професійної майстерності 
та її зростанні полягає в тому, що молоді виконавці спочатку 
здобувають професійну освіту в національних мистецьких 
навчальних закладах, передусім у Шанхайській музичній 
консерваторії, першому професійному навчальному закладі 
країни. З нею пов’язана багаторічна діяльність видатного 
педагога Чжоу Саоянь, де вона відкрила й очолила «Центр 
стажування молодих оперних співаків» [Шабордина, Лю 
Иньлун, 2020, с. 113]. Крім ґрунтовної професійної підготов-
ки, центр від початку виконує особливу функцію — здійс-
нює зв’язок із провідними світовими вокальними центрами, 
і після стажування багато співаків отримали можливість між-
народного стажування і навчання. «Центр» є своєрідною 
координуючою установою, яка займається навчальними, 
конкурсно-фестивальними, стажувальними програмами. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

176 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

Майже всі сучасні видатні китайські співаки, які здобули 
світове визнання, були учасниками цих програм. 

Шлях до провідних навчальних закладів та оперних 
сцен для багатьох китайських виконавців починається з участі 
у національних вокальних конкурсах. Із 2000 року було за-
проваджено конкурс в місті Гуанчжоу, через два роки він пе-
реїхав у Пекін, а 2005 набув статусу міжнародного, його цент-
ром став Нінбо, місто на північно-східному узбережжі країни. 
І цього ж року він увійшов у Всесвітню федерацію міжнарод-
них конкурсів класичної музики (World Federation of Interna-
tional Music Competitions (WFIM). Цей конкурс посідає гідне 
місце поряд із такими потужними міжнародними проєктами, 
як Міжнародний конкурс оперних співаків «Кардіффські 
голоси» (BBC Cardiff Singer of the World competition), Міжна-
родний конкурс вокалістів у Тулузі (International singing 
competition of Toulouse), Конкурс королеви Єлизавети 
в Брюсселі (Koningin Elisabethwedstrijd), Міжнародний кон-
курс імені В. А. Моцарта в Зальцбурзі (International Mozart 
Competition Salzburg) тощо. 

Сьогодні молоді китайські оперні виконавці, які співа-
ють у різних оперних театрах світу, є володарями багатьох 
нагород та премій у міжнародних конкурсах, також продо-
вжують конкурсно-фестивальну діяльність разом із театра-
льною. Імена Шень Ян, Гуан Ян, Мейгуй Чжан, Юнчжао Ю, 
Инь Фан, Вей Ву, Ван Ліфу відомі як професіоналам, так 
широкому загалу поціновувачів оперного мистецтва. 

Оперний бас-баритон Шень Ян народився в родині 
музикантів у Тяньцзіні, навчався в Шанхайській консервато-
рії, переламним моментом у його кар’єрі стало відвідування 
2007 року майстер-класу Рене Флемінг (Renée Fleming), і 
вона організувала для нього уроки вокалу в Метрополітен 
Опера. Цього ж року він переміг на конкурсі «Співак світу» 
в Кардіффі, після чого стажувався за молодіжною програ-
мою Метрополітен Опера в Джульярдській школі (Juilliard 
School), а через два роки дебютував на сцені театру з партією 
Мазетто в «Дон Жуані» В. А. Моцарта. Театральна геогра-
фія співака поширилась швидко на обох континентах, він 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 177 

співав у Баварській державній опері, Цюріхській опері, опері 
Сієтла, Вашингтонській опері, Національному центрі вико-
навських мистецтв у Пекіні. Репертуар співака зосереджується 
на оперній класиці XVIII–XIX століть: Фігаро, Лепорелло 
(«Весілля Фігаро», «Дон Жуан» В. А. Моцарта), Алідоро 
(«Попелюшка» Дж. Россіні), Гюнтер («Загибель богів» 
Р. Вагнера), Іоканнан («Саломея» Р. Штрауса). 

Ян Гуан (мецо-сопрано) музичну кар’єру розпочала 
на батьківщині, де навчалась у Центральній консерваторії 
Пекіна, здобула перемогу на конкурсах «Співак світу» 
1997 року та «Operalia» 2001, тоді ж відвідувала американську 
літню музичну школу «Музична академія Заходу» (Academy 
of Music of the West), що дало співачці змогу навчатися 
в Джульярдській школі в Сінтії Гоффманн (Cynthia Hoffmann) 
за стипендіальною програмою, а згодом — в оперному центрі 
Райана «Ліричної опери» Чикаго. Зараз вона солістка Шан-
хайського великого театру та Національного центру вико-
навських мистецтв Пекіна. Її постійно запрошують соліст-
кою різні театри світу. Репертуар співачки зосереджено пе-
реважно на романтичній опері: Сузукі («Мадам Батерфляй» 
Дж. Пуччині), Сантуцци («Сільська честь» П. Масканьї), 
Амнеріс, Азучена («Аїда», «Трубадур» Дж. Верді), Кармен 
(«Кармен» Ж. Бізе) тощо. 

Мейгуй Чжан (сопрано) тільки розпочинає свою во-
кальну кар’єру. Випускниця Шанхайської та Сичуанської кон-
серваторій, вона продовжила навчання в Інституті Роберта 
Манна (Robert Mann Institute), де виконала партію Енн Трулав 
у «Кар’єрі марнотрата» І. Стравінського влітку 2018 року в 
мангеттенській літній школі «Інституту» в рамках літнього 
музичного фестивалю «Бельканто в Карамурі». У 2019 році 
дебютувала в Метрополітен Опера, цього ж року співає партію 
Барбаріни у «Весіллі Фігаро» В. А. Моцарта. Її репертуар виді-
ляється стильовим різноманіттям і охоплює музику майже 
трьох століть — від бароко до сучасності: Деспіна, Сюзанна, 
Паміна («Так чинять усі», «Весілля Фігаро», «Чарівна 
флейта» В. А. Моцарта), Джульєтта («Ромео і Джульєтта» 
Ш. Гуно), Люсія («Збезчещена Лукреція» Б. Бріттена) та ін. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

178 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

Тенор Ючжао Ю став володарем глядацьких симпатій 
на конкурсі Елеонори МакКолум 2015 року, після чого актив-
но виступає в різних оперних театрах США: із трупою «Арі-
зонська опера» з партією Рудольфа з «Богеми» Дж. Пуччіні, 
у Гранд-опера Х’юстона виконав партію Флавія в «Нормі» 
В. Белліні. Молодий артист, як і багато його співвітчизни-
ків, співає на сцені Метрополітен Опера. У Нью-Йорку він 
дебютував із партією Альфреда у «Травітаті» Дж. Верді. 

Бас-баритон Вей Ву вперше приїхав у США з гастро-
лями, беручи участь у світовій прем’єрі постановки творів 
національного поета Лі Бо 2007 року, яка також відбулася 
в Римі, Пекіні, Шанхаї, Гонконзі, Денвері, Лос-Анджелесі. 
Першу освіту здобув у Китайському Народному університеті 
в Пекіні, на батьківщині почав брати участь у конкурсах 
(лауреат Тайванського вокального конкурсу), продовжив 
удосконалювати вокальну майстерність в університеті Коло-
радо, тут дебютував у ролі Фігаро у «Весіллі Фігаро» 
В. А. Моцарта, згодом почав виходити на сцени філармонії 
Колорадо Спрінгс (Коллін у «Богемі» Дж. Пуччіні), Опери 
в Арканзасі (Дон Альфонсо у «Так чинять усі» В. А. Моцарта). 
Вей Ву — володар премії Греммі за найкращий оперний 
запис 2019 року, його дебютна партія в Метрополітен Опера — 
Тимур із «Турандот» Дж. Пуччіні. У цьогорічному сезоні він 
співає Хундінга з «Валькірії» Р. Вагнера в опері Нового Орлеа-
на, Спарафучіле з «Ріголетто» Дж. Верді в опері Філадельфії. 

Баритон Ван Ліфу є переможцем конкурсу «Співак 
світу» у Кардіффі. Професійну освіту здобув у Шанхайській 
консерваторії, де певний час був членом Міжнародного 
оперного центру «Чжоу Сяоян». У 2007 році він переміг на 
конкурсі вокалістів у Пекіні. Співак є постійним учасником 
майстер-класів видатних педагогів: Андреаса Шмідта 
(Andreas Schmidt) і Ренато Брусона / Renato Bruson (Шанхай), 
Роберта Холла (Robert Holl) та Рудольфа Пірнея / Rudolf 
Piernay (Відень) та Едіт Берс / Edith Bers (Гонконг), також 
брав участь у музичному фестивалі Шлезвіг-Гольштейн 
(Schleswig-Holstein) у Німеччині. Його репертуар поєднує 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 179 

європейську класику та національну оперу: від «Весіллі Фіга-
ро» В. А. Моцарта до «Дикої землі» Цзінь Сян. 

Отже, спостерігаючи за творчістю молодих оперних 
китайських виконавців, можна зазначити, що вони є актив-
ними учасниками фестивалів, конкурсів, навчальних про-
грам переважно в Сполучених Штатах. 

Список використаної літератури 

1. Шабордина И. В., Лю Иньлун Международная деятель-
ность профессора Чжоу Сяоянь и её учеников — выдающихся пред-
ставителей вокального факультета консерватории // Colloquium-
journal. Warszawa : Interdruk, 2020. № 10 (62). С. 109–121. 

2. Juilliard School. URL: https://www.juilliard.edu/ (accessed: 
12.10.2021). 

3. The Metropolitan Opera. URL: https://www.metopera.org/ 
(accessed: 12.10.2021). 

МІЛАНІНА А. О. 

Харківський національний університет мистецтв імені 
І. П. Котляревського; аспірантка кафедри інтерпретології та аналізу 
музики; науковий керівник — Т. В. Жаркіх, кандидат мистецтво-
знавства, доцент (Харків, Україна). 

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0003-1123-0824 

СИНТЕЗ ХУДОЖНІХ ЗАСОБІВ У ВОКАЛЬНОМУ 

ЦИКЛІ ЕРНЕСТА ШОССОНА «ТЕПЛИЦІ» 

Вокально-поетичний цикл «Теплиці» сповнений сим-
воліки, що охоплює вербальні й музичні ряди, саме тому 
аналіз твору потребує зіставлення художніх образів літера-
тури, живопису, музики та їх опосередкованої взаємодії. 
Елементи мови живопису побічно наявні у вербальному текс-
ті, впливаючи на музичну символіку твору: виникає своєрід-
ний живописно-поетично-музичний код, який допомагає 
розшифрувати глибинний зміст опусу як синтезу мистецтв. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

180 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

З біографічних джерел відомо, що Ернест Шоссон 
(Amédée Ernest Chausson) мав багату колекцію живопису, до 
якої надійшли переважно картини найвизначніших францу-
зьких імпресіоністів. Щодо Моріса Метерлінка, то він приді-
ляв увагу образотворчому мистецтву, і це сприяло його вдо-
сконаленню як поета, драматурга й есеїста. Оскільки обидва 
автори «Теплиць» пов’язані з живописом, необхідно роз-
глядати художні враження, передані мовою одного виду мис-
тецтва, засобами виразності іншого виду, тобто виникає своє-
рідний живописно-поетично-музичний код, розшифруван-
ня якого допомагає осягнути глибинний зміст усього опусу. 

Вокальний цикл містить п’ять номерів, у кожному з яких 
простежується певне зацікавлення автора символікою кольо-
ру. Це дає можливість відчувати твір як своєрідну кольорову 
партитуру, у якій кожна барва набуває особливого значення 
і від «звучання» якої авторський поетичний текст сприйма-
ється в різних змістовних аспектах. 

Для розуміння кольорової символіки «Теплиць» за-
стосовано інтермедіальний аналіз, що ґрунтується на перети-
нах поглядів бельгійського драматурга і російського художни-
ка, теоретика образотворчого мистецтва, що стояв біля ви-
токів абстракціонізму — Василя Кандінського [1989, c. 149], 
оскільки обидва митці мали ідентичні погляди на семантику 
кольору в мистецтві, а також приблизно однакові культурні 
й художні орієнтири. 

Те, що Моріс Метерлінк приділяє велику увагу кольору, 
підтверджує, що це один із «мовчазних персонажів», який 
відповідає його театральній символіці, тобто він безтілес-
ний, він не є людиною. Колірна драматургія «Теплиць» 
сприяє розкриттю глибинного сенсу події, від номера до 
номера можна простежити, як трансформуються фонові 
символи твору і поступово змінюється настрій головного 
героя: у № 1 — ще є впевненість у змінах на краще; № 2 — 
надія не зникла остаточно, але народжується песимістичне 
ставлення до всього, що його оточує; № 3 — задушлива без-
надійність, але слабке сподівання на кращі зміни ще не 
зникло; №4 — зневіра і лють від неможливості щось змінити 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 181 

і відчуття, що сили майже вичерпані; №5 мовчання і споді-
вання на Бога. 

У вокальному циклі «Теплиці» відбувається, за терміно-
логією М. Бахтіна [1975, с. 99], «творчий діалог» поета й 
композитора. Е. Шоссон починає писати «Теплиці» за три 
роки до смерті (1893–1996). Цей опус англійський музико-
знавець Чарльз Озборн (Charles Osborne) охарактеризував 
як «складніший, ніж більшість інших пісень композитора», 
у ньому «повною мірою охоплений дивний, схожий на сон, 
світ Метерлінка, який знаходить відповідні музичні форми 
для зображень страху, смутку, релігійного завзяття, загадко-
вості і збентеження, що трапляються у віршах поета, ніби як 
такі, що потребують музичного оформлення, щоб доповнити 
їх або пояснити» [Озборн, 1974, с. 145] (переклад — А. М.). 

У поетичних творах М. Метерлінка, зокрема в «Теплиці», 
що відзначаються споглядальністю, нерідко явно надмір-
ною, простежуються інтонації депресивного характеру, які 
багато в чому відповідають внутрішнім переживанням 
Е. Шоссона. Із 33 віршів, що увійшли до збірки «Теплиця» 
М. Метерлінка, французький композитор обирає тільки п’ять, 
зберігаючи лише загальну сюжетну канву символічного 
оповідання. Відбір і розміщення віршів дали митцю змогу 
створити власну концепцію життя «під куполом», посиливши 
в ній драматичні моменти, що призводять до трагедії. 

Зміна стану героя, посилення драматизму передається 
в музиці появою декламаційних інтонацій у мелодиці. Перші 
два номери закінчуються тризвуком однойменного мажору; 
№ 3 — тонічним мінорним тризвуком; № 4 тонально не-
стійкий від перших тактів, починається й закінчується до-
мінантовою функцією; № 5 — мінор без жодних мажорних 
вкраплень. Характерна тональна нестійкість протягом усього 
циклу. За наявності певної тональності в кожному номері, 
у гармонічному розвитку є багато відхилень. Основна тональ-
ність не завжди виявляється в тонічній функції, швидше, 
відчувається у функції субдомінанти і домінанти. 

Аналіз вокального циклу «Теплиці» дав змогу виявити 
важливу особливість: Е. Шоссон створив власну музичну 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

182 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

драматургію, у якій головним є жанр хоралу, що символізує 
молитовне звернення до Бога. Уведений у коді № 1, надалі він 
упроваджується в усі номери циклу: від епізодичного у фіналі 
№ 1 шляхом наскрізного контрастного зіставлення метро-
ритму молитви й інтонацій стогону людської душі, що додає 
№ 2 хоральності завдяки наскрізному використанню хоралу 
в № 3, у фіналі № 4 і в хоралі як основі музичної драматургії 
№ 5. В останньому номері підкреслено ідею рassion (що надає 
твору сакрального характеру, це муки пізньоромантичного 
героя епохи символізму) і ораторіального фіналу, але не хоро-
вого, а аріозного. Хорал у коді № 1 (тт. 70–72) і № 5 (тт. 1–3) — 
є взаємним відображенням. В останньому номері компози-
тор цитує сам себе, посилаючи до матеріалу № 1, тим самим, 
у музичному відношенні, скріплюючи цикл в одне ціле. 
Отже, хорал є наскрізним сенсообразом усього вокального 
циклу «Serre chaude» («Теплиці»). 

Центральна ідея у М. Метерлінка й Е. Шоссона — змуси-
ти людину замислитись про саму себе, про те, що її оточує і, 
нарешті, побачити це оточення не крізь «покров місяця 
і скла», а «наживо». Використовуючи декадентську інтро-
спекцію, музичні прийоми, кольорову символіку, тобто син-
тез мистецтв, автори прагнуть зрозуміти природу людсько-
го стану, при цьому символізм у їхній творчості — це той 
«інструмент», за допомогою якого вони намагаються дати 
відповіді на життєві питання. 

Список використаної літератури 

1. Бахтин М. М. Вопросы литературы и эстетики. Москва : 
Худож. лит, 1975. 99 с. 

2. Kandinsky W. Du spirituel dans l’art, et dans la peinture en 
particulier. Paris : Folio, 1989. 216 p. 

3. Osborne С. The Concert Song Companion: A Guide to 
the Classical Repertoire. London : Gollancz, 1974. 285 p. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 183 

МИРОНЕНКО А. М. 

Національна музична академія України імені П. І. Чайковського; 
аспірантка кафедри історії української музики та музичної фолькло-
ристики; науковий керівник — М. Д. Копиця, доктор мистецтво-
знавства, професор, завідувач кафедри (Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0002-3978-2463 

ВПЛИВ ІТАЛІЙСЬКОЇ ШКОЛИ НА КЛАВІРНУ 

ТВОРЧІСТЬ ДМИТРА БОРТНЯНСЬКОГО 

Кінець XVIII століття характеризується проникненням 
традицій зарубіжних шкіл в україно-російську культуру. Це 
той час, коли майстри із Франції, Німеччини, Італії та інших 
європейських країн, працюючи в Російській імперії, у складі 
якої перебувала Україна, передавали своє мистецтво місцевим 
майстрам. Впливу європейської композиторської школи 
зазнала і творчість Дмитра Бортнянського. 

Мета дослідження — привернути увагу до клавірного 
доробку композитора, який є малочисельним порівняно з 
іншими жанрами творчості композитора, показати нероз-
ривність канонів, на які спирається творчість Бортнянського, 
з традиційними класичними нормами та законами клавір-
них шкіл Європи. 

Про чільне місце італійської музики в побуті російського 
суспільства зазначає М. Ханенко, занотовуючи у своєму 
щоденнику, що під час обіду Катерини ІІ звучала італійська 
вокальна та інструментальна музика [Ханенко, 1896, с. 343]. 
Яскравим прикладом проникнення традицій музикування є 
функціонування хорової капели, рогового оркестру, театру 
в маєтках гетьмана Кирила Розумовського. Якоб фон Штелін 
згадує: «Під керівництвом цього великого знавця і любителя 
витонченої музики гетьмана Кирила Григоровича Розумов-
ського в Глухові, в Україні, була організована, переважно з 
росіян і лише кількох іноземців, домашня капела, подібної 
до якої в Росії до цих пір не було» [Штелін, 1935, с. 90]. 
У театрі гетьмана була італійська трупа, а п’ять артистів хо-



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

184 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

рової капели теж іноземці, як і Карел фон Лау, капельмейс-
тер рогового оркестру, чех за походженням. 

Відтворення музичних традицій іноземних канонів та 
переосмислення їх відповідно до національного стилю, зок-
рема українського мелосу, яскраво виявляється у творчості 
Д. С. Бортнянського, якого тривалий час звинувачували 
в «італійщині», нівелюючи цим його особистий творчий вне-
сок. Б. Асаф’єв визнає провідну місію композитора: «Значення 
його (Бортнянського — А. М.) — у проведенні незбагненно 
прекрасної метаморфози чи втіленні привезеної італійцями 
красивої, але пихатої мелодики, що втратила початкову 
свіжість, у гнучкий і стрункий, сповнений почуття міри й 
душевної гармонії епікурейський мелос Глінки та інших 
російських композиторів» [Асаф’єв, 1955, с. 29]. 

Родом із сім’ї лемків, які оселились у Глухові, Дмитро 
Степанович став не тільки відомим композитором, твори 
якого першими опубліковано, головним цензором видань 
духовних творів, допущених до виконання у всій Імперії, а й 
одним із засновників жанру хорового концерту. 

Як талановитий учень і перспективний музикант, 
Д. Бортнянський 1768 року виїхав навчатись до Італії разом 
зі своїм учителем італійцем Бальдассаре Галуппі. Провівши 
в Італії 11 років, він опанував італійське мистецтво створення 
опери, хорової музики, здобув професійну освіту. 

Як відомо, яскравим представником італійської клаве-
синної школи є Доменіко Скарлатті. Його творчість та вико-
навська діяльність ознаменувала «останній розквіт старо-
винних інструментів, провіщуючи водночас ознаки нового, 
вже фортепіанного стилю» [Кашкадамова, 1998, с. 97]. 

Хронологічно Д. Скарлатті був попередником 
Д. Бортнянського, тож український митець, створюючи свої 
сонати, спирався на засади клавесинної школи видатного 
італійця, які мав нагоду вивчити і практично засвоїти, перебу-
ваючи в Італії. У цьому переконує і час створення сонат 
Д. Бортнянського: вісім сонат для клавікорда (Cembalo), з них 
три — з Violino obligato, вміщені у збірці «Сонаты и другие 
пьесы для Cemsalo», датовані 1783–1784 роками і присвячені 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 185 

великій княгині Марії Федорівні, другій дружині імперато-
ра Російської Імперії Павла І. Крім цих сонат, до збірки 
увійшли такі твори: чотири окремі п’єси, квартет і квінтет 
для камерного ансамблю, концерт і три переклади духов-
них піснеспівів також для клавікорда. Невелику клавірну 
спадщину Д. Бортнянського доповнює концерт для клаве-
сина до мажор. 

Вплив Д. Скарлатті на клавірний доробок Д. Бортнян-
ського яскраво виявився у багатьох аспектах, зокрема в по-
дібності форми творів, їх драматургії і фактури. 

Форма. Якщо порівнювати форму сонат Д. Скарлатті 
і Д. Бортнянського, спільним для них є їх перехідний стан — 
між простою двочастинною і старовинною сонатною фор-
мами. Сонати Д. Скарлатті трактують як пошук і кристалі-
зацію майбутньої сонатної форми, яка остаточно сформу-
ється у творчості віденських класиків. Аналогічна ситуація 
складається і в сонатах Д. Бортнянського. Розглядаючи ці 
опуси, спостерігаємо метаморфози жанру — від барокової 
старосонатної форми до класичного сонатного алегро. Пе-
редусім, це виявляється в слаборозвиненій розробці, побу-
дованій на темі головної партії, що, власне, не має власти-
востей розробковості. 

У сонатах Д. Скарлатті ще не повністю сформований 
драматургічний контраст між головною і побічною партія-
ми. У сонатах Д. Бортнянського вже більш помітна ця від-
мінність. Хоча й тут контраст не досить виразний: тематизм 
перебуває в межах одного характеру і відрізняється лише 
піднесеним настроєм головної партії та ліричним, наспів-
ним побічної. 

Фактура. Д. Бортнянський, створюючи сонати для 
чембало, уже знав фортепіано. У цьому переконують його 
твори, написані для цього інструмента: Соната для фортепі-
ано та скрипки у двох частинах (Sonata per il pianoforte con 
Violino obligato), Квартет для струнних інструментів та форте-
піано-організе у трьох частинах (Quatuor. Fortepiano Organise), 
Квінтет для фортепіано, арфи, скрипки, віолончелі, віоли 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

186 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

да гамба (Quintetto per il forte piano, l’Arpa, Violino, Viola di 
Gamba e Violoncello). 

Якщо Д. Скарлатті лише передбачав появу в майбут-
ньому фортепіанної фактури, то Д. Бортнянський уже мав 
уявлення про можливості сучасного інструмента. Однак 
прозорість, моторність і концертність є тими ознаками, що 
об’єднують твори майстрів. 

Драматургія. Д. Бортнянський, як учень Б. Галуппі, 
не міг не засвоїти принципів клавірної композиторської 
школи свого педагога. Майстер оперного мистецтва в ін-
струментальних творах зазнав впливу оперної драматургії. 
Театральність образів зближує сонати українського й іта-
лійського митців. Б. Асаф’єв характеризує драматургію ка-
мерної музики італійця як «гру масок» (commedia dell’arte) 
[Асаф’єв, 1977, с. 255]. Такі ж «драматична гра» персонажів 
трапляється і в клавірних творах Д. Бортнянського. Це 
пов’язано з тим, що досягнення в театральному мистецтві 
XVIII століття мали вплив на розвиток інструментальної 
культури цього періоду. Типові образи-маски, що сформу-
валися в оперному мистецтві, ефективно застосовувалися і 
в інструментальній музиці. 

Отже, вплив італійської клавесинної школи на клавір-
ний стиль Д. Бортнянського є проявом особливостей епохи, 
що вбирала в себе іноземний досвід і продукувала свій кон-
тент. Найяскравіше це проникнення позначилося у перехід-
ному стані форми творів (від старовинної двочастинної со-
нати до тричастинної сонати віденських класиків), фактурі, 
яка лише передбачає появу фортепіано у Д. Скарлатті та 
вже апробована на реальному інструменті у Д. Бортнянського 
та драматургії, що бере початок від оперних вистав. 

Список використаних джерел 

1. Асафьев Б. В. Музыкальная форма как процесс. Ленин-
град : Музыка, 1971. 376 с. 

2. Дневник Николая Ханенко за 1748 // Киевская старина, 
1896. № 8. Т. 65. С. 151–196. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 187 

3. Кашкадамова Н. Б. Мистецтво виконання музики на кла-
вішно-струнних інструментах : навч. посібник. Тернопіль : Ас-
тон, 1998. 300 с. 

4. Финдейзен Н. Ф. Очерки по истории музыки в России с 
древнейших времен до конца XVIII века. Москва ; Ленинград : 
Музсектор, 1929. 345 с. 

5. Штелин Я. Музыка и балет в России XVIII в. Ленинград : 
Тритон, 1935. 189 с. 

МУДРИК В. Г. 

Меморіальний музей-квартира В. С. Косенка; завідувач 
(Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0001-8950-2733 

ВІКТОР КОСЕНКО І ЙОГО РОДИНА: 
ВІД ТАЇНСТВА ХРЕЩЕННЯ ДО ПАНАХИДИ 

(ЗА АРХІВНИМИ МАТЕРІАЛАМИ) 

У 2016 році, з відкриттям оновленої експозиції Мемо-
ріального музею-квартири В. С. Косенка (Музей театрального, 
музичного та кіномистецтва України — МТМКУ) настала доба 
ренесансу в косенкознавстві: уведення в науковий обіг раніше 
замовчуваних, знищених і маловідомих сторінок творчої 
біографії митця. Без перебільшення, теперішні і наступні 
дослідження життєвого і творчого шляху композитора ма-
тимуть за мету не змінити акценти, а кардинально пере-
осмислити постать митця та його творчу спадщину, а голов-
не — виконати відомі і щойно віднайдені, опубліковані й 
рукописні твори композитора. 

Водночас необхідно наголосити, що, зосереджуючись 
на конфесійній належності Віктора Косенка та його родини, 
ми не прагнемо визначити міру їх релігійності. 

Дитячі і юнацькі роки Віктора Косенка минули у Вар-
шаві, яка з територією Царства Польського перебувала 
у складі Російської імператорської корони. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

188 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

Протягом 1899–1914 років у Варшаві успішно діяв но-
возбудований за розпорядженням царя Миколи ІІ Суворов-
ський кадетський корпус, у якому навчалися юнаки право-
славного віросповідання. Серед яких — брати Семен (1889–
17.10.1945) і Віктор (1896–1938) Косенки. 

Останнім помешканням батька композитора, Степана 
Косенка (28.10.1852/1851–09.12.1910), генерал-майора царської 
армії, став будинок № 68, квартира № 11 у центрі Варшави, на 
Єрусалимській алеї. Він і його родина сповідували право-
слав’я. 5 листопада 1908 року його призначено командиром 
32-го Східно-Сибірського стрілецького полку, який дисло-
кувався в Красноярську. Віктор у цей час був кадетом друго-
го класу Суворовського кадетського корпусу у Варшаві. 

26 березня 1910 року у віці 58 (59) років С. С. Косенко 
(старший) звільнений у відставку з призначенням пенсії, 
правом носити мундир і возведенням у військове звання 
генерал-майора. Він був удостоєний кількох орденів: 
1887 року — Святого Станіслава третього і 1893 року — дру-
гого ступенів; 1893 року — Святої Анни третього і 1898 року 
другого ступенів [Косенко Степан Семенович]. Наприкінці 
1910 року він помер у Варшаві. 

Як відомо, у день народження Віктора Степановича, 
11 (24) листопада, Православна Церква вшановує День 
пам’яті святого ІІ століття мученика Віктора Дамаського. У 
центральній частині розкішної будівлі Суворовського ка-
детського корпусу діяв Свято-Покровський храм з унікаль-
ним похідним іконостасом 1794 року, часів легендарного 
полководця О. Суворова. Здійснював Богослужіння і викла-
дав Закон Божий у навчальному закладі священик Григорій 
Модзалевський [Мудрик, 2016, с. 15]. Оскільки кадетський 
корпус був навчальним закладом закритого типу, то в бого-
служіннях брали активну участь кадети й викладачі без 
сторонніх парафіян. Кадети співали всі необхідні богослуж-
бові і требні чинопослідування, виконували вівтарний пос-
лух. До богослужбового співу долучався музично обдарова-
ний кадет В. Косенко. Під час випускної церемонії кадетам-



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 189 

випускникам щороку урочисто вручали, разом з атестатами 
та унікальними срібними випускними жетонами-
підвісками, невелику ікону Пресвятої Богородиці. 

Один із документів в експозиції Меморіального му-
зею-квартири В. С. Косенка датований 23 січня 1916 року. 
Це фотокопія екзаменаційного листа В. Косенка про вступ 
до Петроградської консерваторії. У документі вказано пра-
вославну релігійну належність Віктора Косенка [Екзамена-
ційний лист композитора В. Косенка]. 

У Житомирі на початку 1919 року молодий піаніст 
В. Косенко знайомиться з Ангеліною Канеп (14.01.1889–
14.08.1977), яка мала двох доньок у невдалому шлюбі. Їх ба-
тько — естонець, офіцер царської армії Едуард-Давид Канеп 
(Янович-Канеп, 05.09.1879–13.05.1969) дотримувався люте-
ранського віросповідання. Він одружився з донькою свяще-
ника Ангеліною Денбновецькою. У шлюбі народилися дві 
доньки: Ірина (28.11/11.12.1908–01.07.1970) та Раїса 
(31.10.1910–07.05.2007). Як свідчать документи, Ангеліна 
Володимирівна, її доньки Ірина і Раїса Канеп належали до 
православного віросповідання [Послужной список старше-
го адъютанта, л. 9]. 

Відомостей про родину Ангеліни Денбновецької досі 
було не багато, адже в радянський час навіть у родинному 
колі ця тема була суворо забороненою. 

У фонді № 1 Державного архіву Житомирської області 
зберігаються документи про те, що батько Ангеліни Воло-
димирівни — Володимир Григорович Денбновецький 
(1852–18.01.1895) з 1891 року був настоятелем парафії у сво-
єму селі Старосілля Житомирського повіту Волинської гу-
бернії. Мати, Ольга Михайлівна, у дівоцтві Рябчинська 
(22.06.1856–?) теж походила з родини священників. Народи-
лася в селі Пилипи (нині — Пилипівка Чуднівського району) 
Житомирського повіту Волинської губернії в сім’ї парафіяль-
ного священика Михайла Афанасійовича Рябчинського та 
його дружини Єлизавети Олександрівни. 

Спираючись на «Послужной список Э. Канепа» та 
інші архівні документи, можна стверджувати, що донька 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

190 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

священика Володимира Григоровича Денбновецького Анге-
ліна з двома братами Григорієм Володимировичем (1880–?) 
та Володимиром Володимировичем (1884–?) виховувалась 
у Православній вірі [Послужной список старшего адъютан-
та штаба, л. 9]. 

У результаті християнського виховання Ангеліни її 
доньки Ірина і Раїса в дитинстві долучалися до благодійних 
справ. Як свідчить фото з колекції музею, діти збирали кошти 
на допомогу пораненим у Великій війні (Першій світовій) 
для Червоного Хреста [Фото: Канеп Ірина та Раїса]. 

У фондах МТМКУ зберігається унікальний фотодоку-
мент від 1936 року, згідно з яким композитор Віктор Косен-
ко і члени його родини шанували православні християнські 
свята. На фото прийомна донька композитора Ірина Писа-
рєва з чоловіком. На звороті дарчий напис. Його варто про-
цитувати мовою оригіналу повністю, пам’ятаючи, що 
23 грудня — це день вшанування Православною церквою 
блаженної Ангеліни Сербської, 1 січня — «громадянський» 
Новий рік, а 7 січня — свято Різдва Христового: 

Милую, родную Мамочку 
Поздравляем с Днем Ангела, 
Желаем полного благополучия 
и доброго здоровья 
Мамочку, Раюшу и всех родных 
Поздравляем с наступающим праздником 
Светлаго Рождества Христова 

15.ХІІ.1936. Ира и Ваня 
[Фото: Канеп Ірина з чоловіком]. 

Отже, 23 грудня, а тим більше до світлого Різдва Хрис-
тового вітальна фотокартка напевне дісталася до оселі Вік-
тора Степановича та Ангеліни Канеп-Косенко. 

Ірина Едуардівна у спілкуванні була завжди веселою, 
радісною, м’якою, незважаючи на те, що багато років страж-
дала на хронічне захворювання внутрішніх органів. 

До 105-річчя від дня народження Віктора Косенка 
в журналі «Музика» № 6 2001 року Раїса Канеп, дбаючи про 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 191 

історичну достовірність, на основі нотного автографа ком-
позитора публікує невелику статтю і ноти оригінального 
твору В. Косенка на вірш О. Блока «Вербочки», написаний 
28 грудня 1921 року. Як зазначає Раїса Едуардівна, вірш 
О. Блока «зачарував Віктора Степановича, навіяв спогади 
про його власне дитинство, коли він разом з братами і сест-
ричкою поверталися в сутінках з церкви, обережно трима-
ючи гілочку вербочки і запалену свічечку…» [Канеп, 2001, 
с. 14]. У поетичному тексті, на який написано музику, ідеть-
ся про радість дитини на велике християнське свято Входу 
Господнього в Єрусалим. Більше того, авторський рукопис, 
як і інші нотні автографи композитора, містить також тре-
петний віршований епіграф Віктора Косенка: 

«Сюда!!! Сюда!!! 
Миленькие вербочки 
маленького Ся, 
вам место тут — в нотиках 
Ся — Витя, Витуся, Ся» [Вербочки, 1921, арк 4]. 

Крім того, нотний автограф Віктора Косенка Поеми 
для фортепіано сі мінор тв. 5, присвяченої Ангеліні Канеп, 
окрім програмної назви, яку не зазначали у друкованих 
нотах «За что?», містить також напис рукою митця однієї із 
Заповідей Нагорної проповіді Господа Ісуса Христа: «Бла-
женни изгнани правды ради яко тех есть Царство Небесное. 
Св. Ев. Зап. Блаж. Прекрасной Музе В. К.». [Поема № 1 
«За что?», арк. 4]. 

До речі, цей та інші твори дають підстави вважати, що 
Віктор Косенко є основоположником жанру поеми в україн-
ській фортепіанній літературі. 

Отже, оскільки на цей час втрачені предмети культу, 
ікони, медальйони тощо з особистого вжитку В. Косенка та 
його родини, залучення до експозиції Меморіального музею-
квартири митця типової ікони цілком виправдане і підтвер-
джує наявність релігійної складової у світогляді господарів 
дому, сформованої в ранньому дитинстві і юності. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

192 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

Список використаної літератури і джерел 

1. Вербочки. Для голосу і фортепіано. Романс. 1921 р. Авто-
граф // НБУВ. Інститут рукопису. Ф. 441. Од. зб. 214–215. 4 арк. 

2. Екзаменаційний лист композитора Косенка В. С. при 
вступі до Петроградської консерваторії [Рукопис] // Музей теат-
рального, музичного та кіномистецтва України. Фонд фото 
№ н/д 12469. 1 арк. 

3. За что? Поема № 1 для фортепіано сі мінор. Автограф 
// НБУВ. Інститут рукопису. Ф. 441. Од. зб. 149. 4 арк. 

4. Іванова О. А. Особовий архів Віктора Степановича Косе-
нка у фондах Інституту рукопису Національної бібліотеки Украї-
ни імені В. І. Вернадського // Рукописна та книжкова спадщина 
України : археографічні дослідження унікальних архівних та біб-
ліотечних фондів. Вип. 24. Київ, 2019. С. 5–20. 

5. Канеп Р. Е. Романс В. Косенка «Вербочки» // Музика. 
2001. № 6. С. 14–17. 

6. Косенко Степан Семёнович // Генералитет российской 
императорской армии и флота. URL: http://rusgeneral.ru/gen/k/gen_ 
k1223.html (дата обращения: 10.10.2021). 1 л. 

7. Мудрик В. Г. Віктор Косенко: шлях від кадета до артиста 
(за матеріалами оновленої експозиції Музею-квартири В. С. Косенка) 
// Науковий вісник Національної музичної академії імені П. І. Чай-
ковського. Вип. 115 : Доля митця в реаліях культурно-історичних 
процесів першої половини ХХ століття. Київ, 2016. С. 14–21. 

8. Клірові відомості 1892 року // Державний архів Жито-
мирської області. Фонд 1. Од. зб. 80. 42 арк. 

9. Поема № 1 «За что?» сі-мінор для фортепіано. Автограф. 
Інститут Рукопису НБУВ. Ф. 441. Од. зб. 149. 4 арк. 

10. Послужной список старшего адъютанта штаба 5-й пехот-
ной дивизии штабс-капитана Канэпа (он же Янович-Канэп) 
// РГВИА, Фонд № 409. Оп. № 1. Дело № 49829. 4 арк. 

11. Фото: Канеп Ірина та Раїса, прийомні доньки компози-
тора Косенка В. С., в дитинстві // Музей театрального, музичного 
та кіномистецтва України. Фонд фото. Інв. № 87857. 1 арк. 

12. Фото: Канеп Ірина, прийомна донька композитора Косен-
ка В. С., з чоловіком // Музей театрального, музичного та кіномис-
тецтва України. Фонд фото. Інв. № 87827. 1 арк. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 193 

НІМИЛОВИЧ О. М. 

Навчально-науковий інститут музичного мистецтва Дрого-
бицького державного педагогічного університету імені Івана Франка; 
доцент кафедри музикознавства та фортепіано (Дрогобич, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0003-1795-9288 

ТВОРИ ДЛЯ СКРИПКИ І ФОРТЕПІАНО 

В КОМПОЗИТОРСЬКІЙ СПАДЩИНІ 

БОГДАНИ ФІЛЬЦ 

«Композиторський доробок Богдани Фільц у камер-
ному жанрі охоплює, крім фортепіанних творів, п’єси для 
скрипки, гобоя, арфи, бандури та інших інструментів. Їх 
спільною і головною ознакою є підкреслена мелодичність, 
часом навіть пісенність звучання. Струнні чи духові інструмен-
ти у творах Фільц завжди “співають”, що надає музичному 
вислову теплоти й задушевності. Особливо виразно це про-
ступає в п’єсах для скрипки», — зазначає дослідниця творчості 
композиторки Марія Загайкевич [2003, с. 95]. Авторка окрес-
лює основні ознаки камерно-інструментальної музики Бог-
дани-Марії Фільц (1932–2021), зокрема її творів для скрипки 
і фортепіано, до яких належать обробки народних пісень, 
чимало п’єс педагогічного й концертного спрямування, ан-
самблеві твори (для скрипки, віолончелі й фортепіано, для 
двох скрипок, для струнного квартету). Вони вже давно стали 
популярними в репертуарі відомих скрипалів, проте біль-
шість із них досі не опубліковані. 

Богдана Фільц зацікавилась скрипкою в ранньому ди-
тинстві. Зростання таланту майбутньої мисткині проходило 
в Яворові, у привітному домі батька-адвоката Михайла 
Фільца і матері Ярослави Рудницької-Фільц, представників 
галицької інтелігенції, творчих особистостей, тісно пов’язаних 
із національно-демократичним рухом. Однак сталінські 
репресії 1939 року, переслідування української інтелігенції, 
масові тюремні ув’язнення і висилки не оминули й щасливої 
родини Богдани Фільц: батько наприкінці 1939 року був 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

194 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

заарештований органами НКВС і загинув десь у Бухарі; 
сім’ю «ворога народу» — трьох доньок і дружину — заслано 
в Казахстан, де вона померла. Три сестри, повернувшись 
1945 року до Львова, після тяжких поневірянь вистояли, 
здобули освіту, розвинули свої таланти й досягли мети в 
житті — працювати для рідного народу. 

Навчаючись у відомих педагогів-музикантів, сестри 
Фільц сформувались як видатні представники українського 
музичного мистецтва. Богдана Фільц, заслужена діячка мис-
тецтв України, кандидат мистецтвознавства (доктор філосо-
фії), лауреат премій імені М. В. Лисенка, В. С. Косенка, мис-
тецької премії «Київ» імені Артемія Веделя, лауреат Всеукра-
їнського конкурсу композиторів «Духовні псалми», кавалер 
ордена Святої Великомучениці Варвари, член Національної 
спілки композиторів України, Почесний доктор (Doctor 
Honoris Causa) Дрогобицького державного педагогічного 
університету імені Івана Франка — особистість, яка плідно 
трудилася на ниві української музичної культури і музиколо-
гії. Старша сестра, Іванна Фільц-Волк (1926–1984), закінчивши 
Львівську консерваторію по класу скрипки, проживала в 
місті Рівне, викладала в музичному училищі й педагогічному 
інституті, концертувала й здобула визнання й шану своєю 
мистецькою працею. Музику у своєму житті обрала й донька 
Іванни Фільц-Волк — відома музикознавиця Лідія Гусар, а 
також її онука Іванна Гусар, випускниця Львівської музичної 
академії імені М. В. Лисенка (клас професора І. М. Пилатюка), 
лауреат Міжнародних конкурсів. Їй присвячені вибрані 
твори для скрипки і фортепіано, видані у Дрогобичі (2019)1, 
адже більшість із них І. Гусар уперше виконала в концертних 
програмах як в Україні, так і за кордоном. Як, приміром, 
в авторських концертах до ювілею Богдани Фільц у Сполуче-
них Штатах Америки — у Вашингтоні й у ліцеї в місті Алек-
сандрія штату Вірджинія 23 і 24 березня 2013 року. 

 
1 Фільц Б. М. Вибрані твори для скрипки і фортепіано : навч. по-

сібник / ред.-упоряд.: О. Німилович, Д. Василик. Дрогобич : Посвіт, 
2019. 44 с. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 195 

«Народнопісенна природа інструментального мис-
лення Богдани Фільц» [Загайкевич, 2003, с. 95] яскраво ви-
явилась майже в кожній скрипковій композиції. Серед тво-
рів для скрипки Б. Фільц блискуча «Гумореска», якій при-
таманні народнопісенні мотиви як у крайніх моторних час-
тинах, так і в повільному, мрійливому середньому епізоді. 
Написана композиція 1954 року. Уперше її виконали відома 
львівська скрипалька, ансамблістка, педагог Леся (Олександ-
ра) Деркач (1924–2004) і піаністка Іда Поляк (1920–2008) 
у програмі концерту у Львівській філармонії. У розгорненій, 
жартівливого характеру, з ліричною наспівною середньою 
частиною «Гуморесці» для скрипки і фортепіано Б. Фільц 
чітко окреслено ознаки жанру, що виявляються у дводоль-
ності метру, примхливості характеру, секвенціюванні, меліз-
матиці, яка переважає в мелодичній лінії крайніх частин 
твору, елементах поліфонії в середньому кантиленному 
розділі. Насичення і фактурна повнота скрипкової і форте-
піанної партій у тісній співдії творять неповторний, віртуоз-
ний, дотепний образ. 

Променистий і колоритний «Весняний романс», 
глибокий за образним змістом, уперше прозвучав у грудні 
2002 року в програмі ювілейного авторського концерту Бог-
дани Фільц (у хоровій школі «Дударик» у храмі Св. Лазаря 
м. Львова) у блискучому виконанні Іванни Гусар (скрипка) і 
заслуженої артистки України, професора Львівської музичної 
академії імені М. В. Лисенка Ярослави Матюхи. Фортепіанний 
фігураційний віртуозний супровід ілюстративно-зображаль-
ного характеру створює і підтримує весняне пробудження, 
що передається у віртуозній скрипковій партії, у ній 
«центральне місце займає мелодичне зерно, з якого вироста-
ють всі інші компоненти музичного вислову» [Загайкевич, 
2003, с. 96]. «Весняний романс» і «Аркан» уперше опублі-
ковані у Львові 2004 року з редакцією скрипкової партії пе-
дагога, професора Львівської національної музичної акаде-
мії імені М. В. Лисенка, заслуженої діячки мистецтв Украї-
ни Орести Когут та редакцією фортепіанної партії заслуже-
ної артистки України, професора Львівської національної 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

196 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

музичної академії імені М. В. Лисенка Анни Станько1. Інші 
п’ять творів у новому виданні представлені в редакції скрип-
кової партії Іринея Турканика, чудового музиканта і скри-
паля, викладача-методиста Дрогобицького музичного фа-
хового коледжу імені Василя Барвінського. 

П’єса «Аркан» створена 1996 року. Цей ритуальний гу-
цульський танець здавна містив елементи медитації і містики, 
що затаєні в живому ритмі, пришвидшенні темпу, притупу-
ванні на хвилі високого єднання потужних енергій — згурто-
ваності, духу і свободи. Зазначимо, що композиція Б. Фільц 
достеменно передає ці відчуття в запалі, віртуозності, свободі, 
імпровізаційності скрипкової партії і то супровідній, то 
співрівній партії фортепіано, які у взаємному майстерному 
переплетенні створюють магічний образ танцю. 

«Легенда» і «Скерцо» написані 2004 року і вперше 
прозвучали цього ж року у виконанні відомої української 
скрипальки, солістки Національної філармонії України, за-
служеної артистки України, лауреата міжнародних конкурсів, 
виконувача обов’язків професора Національної музичної ака-
демії України імені П. І. Чайковського Ольги Рівняк у супро-
воді Вінницького струнного оркестру під керівництвом заслу-
женого діяча мистецтв України Георгія Куркова в Колонному 
залі імені М. В. Лисенка Національної філармонії України. 

«Легенда» Б. Фільц характерна своєю оповідністю, кан-
тиленністю, романтичним піднесенням скрипкової партії та 
елементами звукозображальності, регістровими зіставлен-
нями, колористичністю фортепіанної партії у крайніх час-
тинах твору. «Скерцо» Б. Фільц — іскрометний, у стрімкому 
темпі, з гострохарактерними ритмічними зворотами жартів-
ливий твір, у якому авторка, при збереженні традиційних 
засад, майстерно проявила творчі пошуки стосовно індиві-
дуального трактування жанру. Попри те, що скерцо зазви-
чай має тридольний розмір, авторка залишає дводольність 

 
1 Фільц Б. М. Дві п’єси: Для скрипки і фортепіано / ред. скрипко-

вої партії О. Й. Когут; ред. фортепіанної партії А. В. Станько ; вст. ст. 
О. Й. Когут. Львів, 2004. 11 с. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 197 

викладу, наближаючи його змістове наповнення до гуморес-
ки, як різновиду скерцо. Превалююча відривистість звучання, 
постійний діалог двох інструментів (часті фортепіанні пере-
гри), опора на народнопісенні й танцювальні елементи по-
єднуються в композиції з відчуттям постійної скерцозної 
пульсації і настрою. 

Новелета № 7 (Andante doloroso) — переклад відомої 
п’єси з фортепіанного циклу Б. Фільц «Закарпатські нове-
лети» — це задумлива, сумовита й водночас тепла за на-
строєвою палітрою мініатюра. Завершує збірку «Романс», 
у якому «простий, але напрочуд мелодійний наспів набуває 
яскравого забарвлення завдяки гармонічно свіжому і щед-
рому фортепіанному супроводу» [Загайкевич, 2003, с. 95]. 
П’єсу композиторка написала 1973 року для свого сина, 
юного талановитого скрипаля, який робив свої перші, проте 
впевнені кроки у світ музичного мистецтва — Олеся Мордюка. 
У час написання твору він навчався в першому класі Київ-
ської середньої спеціалізованої музичної школи-інтернату 
імені М. В. Лисенка, а сьогодні О. Мордюк — відомий скри-
паль, грає у зразково-показовому оркестрі Збройних сил 
України, ансамблі народної музики «Святовид», викладає в 
Київській дитячій школі мистецтв імені Стефана Турчака. 

У 1974 році «Романс» опублікований окремим видан-
ням1. Кантиленна мелодія, фортепіанний супровід як не-
від’ємний компонент художньої форми створюють просвіт-
лений образ романсу, розкриваючи лірично-натхненну га-
му почуттів. У програмі фестивалю «Київські музичні 
прем’єри-2019» сім скрипкових композицій Богдани Фільц 
прозвучали в «проникливому виконанні онуки композито-
рки Лідії Мордюк (скрипка)», студентки Національної му-
зичної академії України імені П. Чайковського, «і Віолетти 
Фіялко (фортепіано) <…> задекларувавши національні 
пріоритети авторського стилю мисткині» [Кушнірук, 2019]. 

 
1 Фільц Б. М. Романс. Для скрипки і фортепіано. Київ : Укр-

музфонд, 1974. 4 с. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

198 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

У творах для скрипки й фортепіано Б. Фільц представ-
лено широкий спектр традиційних жанрів, закріплених 
в історії розвитку скрипкового і фортепіанного мистецтва 
(простих, моторних, жанрів лірики й епосу) — скерцо, гумо-
реска, романс, новелета легенда, і специфічних, як от аркан 
з рисами своєрідності, у тісному переплетенні з індивідуаль-
ним авторським їх переосмисленням. Б. Фільц збагатила 
світову й українську музику високохудожніми творами, які 
звучатимуть у різноманітних концертних програмах і слугува-
тимуть вихованню нових поколінь талановитих музикантів. 

Список використаної літератури 

1. Загайкевич М. П. Богдана Фільц. Творчий портрет. Київ ; 
Тернопіль : Астон, 2003. С. 95. 

2. Кушнірук О. П. «Київські музичні прем’єри-2019»: слово 
композиторів // Музика : український інтернет журнал. 2020. 
20 січня. URL: http://mus.art.co.ua/kyivs-ki-muzychni-prem-iery-
2019-slovo-kompozytoriv/ (дата звернення: 10.10.2021). 

ОСМАЧКО Ю. О. 

Навчально-науковий інститут музичного мистецтва Дрого-
бицького державного педагогічного університету імені Івана 
Франка; аспірантка кафедри методики музичного виховання і 
диригування; науковий керівник — І. Л. Бермес, доктор мистецтво-
знавства, професор (Дрогобич, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0002-3274-1888 

КОМПОЗИТОРСЬКА СПАДЩИНА ВАСИЛЯ ШУТЯ 

В КОНТЕКСТІ РОЗВИТКУ МУЗИЧНОЇ КУЛЬТУРИ 

УКРАЇНСЬКОЇ ДІАСПОРИ США 

Вагомою складовою розвитку музичної культури в ук-
раїнській діаспорі, поряд із музикознавчою, концертно-
виконавською і педагогічною, є композиторська діяльність. 
Про це свідчить значний культурний та інтелектуальний по-
ступ митців, їх цінний внесок в українське музичне мистецтво. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 199 

Серед українських композиторів — Василь Безкоровай-
ний, Володимир Грудин, Зоя Маркович, Микола Фоменко, 
Ігор Соневицький, Антін Рудницький, Вадим Кіпа та інші. 
Не менш відомий і композитор, піаніст, педагог Василь Шуть 
(1899–1982). Народився він у селі Золотоноша на Черкащині 
в багатодітній сім’ї Кирила та Катерини (з дому Романовська) 
Шутів, у якій плекали любов до української культури і мис-
тецтва. Тому вже в ранньому дитинстві Василь почав цікави-
тись музикою (грав на мандоліні, а згодом — на фортепіано). 

Перші спроби В. Шутя писати музику датуються 
1917 роком, коли він, закінчивши Золотоношівську гімна-
зію, працював із дитячими колективами. Зокрема, у цей час 
молодий композитор писав пісні та невеликі п’єси для ді-
тей. Тоді ж побачили світ і дві його опери, які, за словами 
самого митця, у роки війни були втрачені. 

Згодом, 1926 року, Василь Шуть, навчаючись у Київсько-
му музично-драматичному інституті імені М. В. Лисенка, 
у класах Василя Золотарьова, Миколи Римського-Корсакова, 
писав композиції. На випускному іспиті він з великим успі-
хом виконав свою Першу симфонію (у фортепіанному пере-
кладі), за яку отримав доволі високу оцінку членів екзаме-
наційної комісії (1930) [Черінь, 1977, с. 2; 5]. Цього ж року 
В. Шуть обійняв посаду композитора-диригента Київського 
музично-драматичного театру, у якому протягом п’яти років 
опрацював майже 30 п’єс. Далі композитор деякий час працю-
вав на Донбасі, виконуючи ті ж обов’язки, але у зв’язку із за-
криттям театру змушений був знову повернутись до Києва. 

У роки Другої світової війни композитор змушений 
був емігрувати. Він опинився в Німеччині (Берлін), а потім 
у таборі ДіПі (переміщених осіб) в Ганновері, де брав активну 
участь у житті української громади, навчав дітей гри на фор-
тепіано. Та, починаючи з 1951 року, переїхавши до Чикаго 
(США), В. Шуть активно збагатив свій композиторський 
доробок новими творами, здійснював аранжування для хо-
рів, вокальних ансамблів і окремих виконавців, серед яких 
Любомир та Ія Мацюки, Василь Мельничин, Марта Коколь-



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

200 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

ська-Мусійчук, тріо «Повалячек, Дуда, Чижик», хор «Ватра», 
Галина Андреадіс та інші. 

Загалом, у композиторській спадщині В. Шутя є твори 
майже всіх жанрів — від фортепіанних мініатюр і вокальних 
творів до великих симфонічних полотен [Залеський, 1971, 
с. 122]. А. Рудницький зазначав: «Його музичний світогляд, 
межі музичних засобів і ритміки, формальної будови, ін-
струментації та емоціонального підходу йдуть цілком по 
лінії тієї романтики, що була питомою творам Аренського й 
Кюї, і засобів, що їх вони вживали» [Рудницький, 1963, 
с. 212–213] Адже він, як учень В. Золотарьова — представни-
ка та продовжувача цього напряму, частково ввібрав особли-
вості композиторського стилю свого вчителя. Проте навіть 
ці впливи, за словами музикознавця, «не змогли подолати 
одного, а саме, що українські національні риси в музиці Шутя 
живі й безсумнівні» [Рудницький, 1963, с. 213]. 

В. Шуть написав музику майже до 30 вистав, численні 
інструментальні твори, створив шість симфоній (одну з яких 
виконано в Харкові), в основі яких народні мотиви, кілька 
поем («Ісус отаву косив», «Шевченкіада»), великий вокаль-
ний твір «Причинна» (на слова Тараса Шевченка), сюїту 
«Дівоча любов» (світлій пам’яті поетеси Олени Лятуринської), 
цикл пісень для дітей і молоді на слова поетеси Ганни Черінь, 
романси на вірші відомих поетів (Івана Франка, Лесі Україн-
ки, Михайла Лермонтова, Олександра Пушкіна, Максима 
Рильського, Теодора Курпіти, Олександра Олеся, Олександра 
Неприцького-Грановського), струнні квартети, тріо, скрипкові 
й фортепіанні концерти, концерти для труби з оркестром та 
численні фортепіанні твори, серед яких «Сонатина», «Розбите 
кохання», оригінальний твір «Сім’я з п’ятьох» (1. Тато, 
2. Мама. 3. Синьоока донька Маруся, 4. Капричіозна Катруся, 
5. Бравий син Михаїл), «Український марш», «Весняний 
епізод», «Дитяча веснянка», «Колискова», «Танець блакит-
них дзвоників», «Танець курчат», «Ранок», «Гра дітей», 
«Токата» та багато інших оригінальних творів. 

Щодо фортепіанної творчості В. Шутя, досить цікави-
ми є насичені модерними гармоніями й модуляціями п’єси 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 201 

«Гопак» та «Аркан», написані під враженнями від творчості 
німецького композитора Йоганеса Брамса [Кіпа, 1958, с. 6]. 

Оригінальним за формою, гармонією, ритмом та на-
строєм, навіяним українським фольклором, є ще один твір 
композитора під назвою «Розбите кохання», який цілком 
вільно може бути концертним твором для учнів старшого 
шкільного віку. 

Свіжо, з незвичними але абсолютно логічними ритміч-
ними комбінаціями, написано «Український марш», а «Вес-
няний епізод», «Дитячу веснянку» та «Колискову», написа-
ні під впливом фольклору, можна вважати найцікавішими 
творами для дітей середнього шкільного віку. Окрім зазна-
чених п’єс для фортепіано, слід згадати й «Танець блакит-
них дзвоників», «Танець курчат», «Ранок» та «Гра дітей», 
які сприятимуть фаховому розвитку піаністів-початківців. 

Окреме місце серед фортепіанних творів композитора 
належить «Сонатині» у двох частинах — це найбільш дисо-
нуючий за своїм звучанням твір, в основу якого покладено 
відому тему «Ой бре море, бре». 

Варто наголосити, що більшість інструментальних 
композицій В. Шутя створені під впливом українських на-
родних пісень, проте його обробки не мають нічого спільно-
го з імітацією, штампами, узятими з композицій інших ав-
торів. Його гармонізація, часте використання поліфонічних 
елементів, загальний зміст і форма творів поєднуються над-
звичайно органічно, цілком відповідають характеру україн-
ського мелосу. Свідченням цього є твір «Сім’я з п’ятьох», у 
якому з мелодії «Ой зійди, зійди, ясен місяцю» постає п’ять 
фантастичних, різнохарактерних п’єс [Кіпа, 1958, с. 6]. 

Не менш важливе місце в композиторській праці 
В. Шутя належить вокальному доробку. Провідну роль тут 
відіграють романси (видано близько 40) на слова різних 
поетів. Завдяки винятковій чутливості до поезії, яка брині-
ла в серці композитора, його романси вражають своєю ме-
лодійністю, щирістю, ліризмом. Серед них популярні такі: 
«Як почуєш вночі» на слова Івана Франка, «Не тебе палко я 
люблю» Михайла Лермонтова, «Муза» Олександра Пушкіна, 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

202 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

«Марія» Максима Рильського, «Студентська серенада» Теодо-
ра Курпіти, «Спіть, скалічені» Олександра Олеся, «Люби її, 
нам рідну Україну» Олександра Неприцького-Грановського, 
«Гетьте, думи» Лесі Українки. 

Твори В. Шутя входили до репертуару провідних ви-
конавців діаспори, зокрема піаністка Дарія Гординська-
Каранович, скрипаль Богдан Сперкач, солісти Василь Мель-
ничин, Марта Кокольська, Ія Мацюк та багато інших митців 
цінували творчість композитора, сприяли її популяризації 
за кордоном [Житкевич, 2014]. 

Підсумовуючи, зауважимо, що В. Шуть — талановитий 
майстер, який володів особливою композиторською техні-
кою, людина високої культури, щирої душі, митець, який, 
незважаючи на різні життєві обставини (війна, блукання 
таборами переміщених осіб), щодня прагнув творчості. На 
початку свого творчого шляху він більше схилявся до модер-
ного стилю, проте з часом його композиції все більше міс-
тили елементів класики і зазнавали впливу українського 
фольклору. Його композиції — це історія українського на-
роду, відображена в музичних полотнах, що є неоціненним 
скарбом для українського музичного мистецтва. 

Список використаної літератури 

1. Житкевич А. Композитор Василь Шуть. Міст online. 
2014. URL: http://meest-online.com/culture/kompozytor-vasyl-shut/ 
(дата звернення: 01.09.2021). 

2. Залеський О. Шуть Василь. Мала українська музична ен-
циклопедія // Мюнхен : Дніпрова Хвиля, 1971. 125 с. 

3. Кіпа В. Василь Кирилович Шуть // Свобода. 1958. Ч. 69. 
11 квітня. С. 6. 

4. Рудницький А. Українська музика: історично-критичний 
огляд. Мюнхен : Дніпрова хвиля, 1963. С. 406. 

5. Черінь Г. Сильветка композитора (про Василя Кирило-
вича Шутя) // Свобода. 1977. Ч. 95. 27 квітня. С. 2; 5. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 203 

ПОЛЄТАЄВА О. В. 

Національна музична академія України імені П. І. Чайковського; 
аспірантка кафедри історії української музики та музичної фолькло-
ристики; науковий керівник — Л. А. Гнатюк, кандидат мистецтво-
знавства, доцент, професор кафедри (Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0002-7669-5887 

ОБРАЗИ ШВЕЙЦАРІЇ В СИМФОНІЧНІЙ ПОЕМІ 
«233 943 FALERA» ГАННИ ГАВРИЛЕЦЬ 

Зв’язки Ганни Гаврилець зі Швейцарією мають систем-
ний характер, адже її твори зацікавлюють швейцарських 
музикантів. Спеціально для швейцарського дуету Innovation 
Duo — у складі Якуба Дзялака (Jakub Dzialak) й Анни Дзя-
лак-Савицької (Anna Dzialak-Savytska) — вона написала твір 
«Beyond Body and Soul» («Поза тілом і душею», 2007), який 
став обов’язковим у концертних програмах колективу. Спеці-
ально для концерту з нагоди Х з’їзду астрономів у м. Фалера 
швейцарський диригент Сімон Камартін (Simon Camartin) 
замовив Ганні Гаврилець твір, який має назву «233 943 
Falera» (2011), а 2020 року у швейцарському видавництві 
«Sordino» вийшла друком його партитура. 

Хоч композиторці не доводилося споглядати красу 
Швейцарії наживо, з розповіді про головні пам’ятки Фалери 
(Falera) мисткиня перейняла і майстерно відтворила в музич-
ній композиції радість, навіть гордість жителів цієї малень-
кої комуни (625 осіб станом на 2020 рік), кантону Граубюнден 
(Graubünden). Саме тут 2007 року з ініціативи астронома-
аматора Хосе Де Кейруша (José De Queiroz) було відкрито 
обсерваторію Мірастейлас (Mirasteylas). За допомогою реф-
лектора Кассегрена дослідник 21 листопада 2009 року ви-
явив астероїд діаметром майже три кілометри на відстані 
приблизно 315 мільйонів кілометрів від Землі, назвав його 
«Фалера» й отримав номер малої планети 233 943. Саме цим 
відкриттям зумовлені назва й ідея композиції Г. Гаврилець. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

204 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

Після швейцарської прем’єри у місцевій пресі писали, 
що «цю нову сучасну музику слухачі сприйняли напрочуд 
відкрито, навіть захоплено»1 [Cathomen, 2011], а після укра-
їнської прем’єри на фестивалі «Музичні прем’єри сезону-
2012» у виконанні Національного ансамблю солістів «Київ-
ська камерата» (диригент — В. Матюхін) у пресі з’явився 
коментар, що композиторка запропонувала цікаве творче 
рішення, а «легка, іскриста, ніби бризки шампанського, 
світла музика <…> заграла несподіваними бароково-
класичними барвами в дусі вітальних ренесансних опусів» 
та цілком відповідає ідеї твору [Луніна, 2012, с. 17]. 

Г. Гаврилець визначає жанр твору як симфонічну поему. 
Її природа пов’язана з літературною романтичною поемою, 
що й зумовила основні її ознаки: переважання одного образу, 
синтетичний характер драматургії (взаємодія ліричного, 
епічного і драматичного начал) та композиційна свобода. 
Один із найважливіших факторів, які вплинули на форму-
вання жанру, є програмність. Ірина Аппалонова зазначає, 
що «зміни в інтерпретації музичних образів і ширше — сюже-
тів — також розглядаються як один із чинників еволюції 
симфонічної поеми» [Аппалонова, 2009, с. 13]. 

Окрім сюжетно-змістових параметрів, жанровий канон 
симфонічної поеми має ще й драматургічні та формотворчі 
особливості. Так, драматургічному канону симфонічної по-
еми властиві: тріада епос — лірика — драма (з домінуван-
ням того чи іншого складника залежно від історичного пе-
ріоду); різні типи драматургії (моноелементна, парна, бага-
тоелементна); динамічна логіка драматургічного розвитку 
(принцип напівхвилі, хвилеподібна, екстенсивна); жанрова 
трансформація образу; драматургічна модуляція. 

Композиційний канон симфонічної поеми передбачає: 
наявність вільної, змішаної, поліфункційної форми; синтез 
принципів сонатної, циклічної, варіаційної, рондальної, 

 
1 «Dieses neue moderne Werk fand bei den Zuhörern eine überra-

schend offene, ja sogar begeisterte Aufnahme». Іншомовні джерела цито-
вано у перекладі автора статті. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 205 

контрастно-складової, концентричної та інших форм; застосу-
вання методів моно- і лейттематизму. Тобто, в історичній 
еволюції жанру простежується тенденція до того, що кожен 
окремий твір має свою неповторну форму, продиктовану 
специфікою втілення змісту й ідеї. 

Відповідно до цих критеріїв, симфонічна поема 
Г. Гаврилець для камерного оркестру «233 943 Falera» вже 
своєю назвою спрямовує слухача на певний спектр образів, 
утілених у творі. Зважаючи на невелику передісторію та 
умови створення композиції, зрозуміло, що звучатимуть 
звуки природи, космічні образи та рефлексії людини від 
споглядання довколишнього середовища й усвідомлення 
величі, могутності Всесвіту. 

Композиція поеми розгортається за принципом три-
частинності, але з тенденцією до наскрізного розвитку, 
адже тут немає дослівних повторень. Усі репризні розділи 
звучать значно видозмінено й динамізовано. Так компози-
торці вдається втілити ідею розвитку всього живого. Тільки 
кода вносить статичний елемент, адже в ній лише повторено 
тематичні елементи, з яких постала вся композиція твору. 
Отже, простежуються й ознаки концентричності. Ця свобо-
да у трактуванні форми — одна з основоположних ознак 
жанру симфонічної поеми. 

Музичною мовою відтворено дивовижні картини при-
роди мальовничої комуни на південному сході Швейцарії. 
На початку твору формуються основні тематичні елементи 
(їх чотири), на розгортанні яких буде ґрунтуватись весь роз-
виток: тихе звучання скрипок штрихом col legno спільно з 
арфою; трелеподібне награвання скрипки; короткі іміта-
ційні проведення квазіімпровізаційних награвань; несподі-
ване вторгнення потужного інструментарію з мелодичним 
матеріалом у широкому діапазоні. 

Постійне варіювання другого й третього тематичних 
елементів дає підстави вважати наявними у творі ознаки 
варіаційної форми. В експозиційному розділі ці теми звучать 
то почергово, то в контрапункті; унаслідок багаторазових 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

206 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

повторень і поступової динамізації викладу створюють 
враження змужніння й величі. 

На межі розділу композиторка звертається до сонорис-
тичних крапок, які сприймаються як можливість вслухатись 
у сформований звуковий простір, водночас вони ілюстру-
ють потяг мисткині до сонористичних засобів. Наступний 
розділ форми побудований на трансформації третього те-
матичного елемента (мерехтіння). Використовуються бага-
тотерцієві гармонічні співзвуччя (прохідний зворот від 
нонакорду до ундецимакорду), імітаційний виклад; розши-
рено склад ударної групи, що додає звучанню нових барв. 

Зовсім інший образний зміст властивий музиці серед-
нього розділу форми — це ліричний центр твору. Основна 
його тема — протяжна, епічна за характером мелодія широко-
го дихання — з кожним проведенням набуває інших ознак: 
перше проведення — утілення могутнього образу Всесвіту; 
stretta низьких і високих струнних інструментів — єдність 
земного, людського начала з незвіданим, позаземним; пасто-
ральний відтінок і гімн величі природи, Всесвіту і людини. 

У середньому розділі сформовано ще одну драматур-
гічну лінію, пов’язану з ліричною образністю. Тут крізь 
призму людських почуттів передається образ Всесвіту, а 
компоненти ці взаємодіють за принципом доповнюваного 
контрасту. На зіставленні одвічної антитези «Людина — 
Всесвіт» формується парна драматургія твору. 

У репризі твору продовжено динамізацію розвитку, а 
музика набуває величного, радісного, піднесеного, захопле-
ного звучання і нагадує вітальні ренесансні опуси, про це 
йшлося й у критичних публікаціях. Цей рух спрямований до 
загальної кульмінації твору, яка звучить апофеозом радості. 
Із бесіди з Г. Гаврилець дізнаємося, що основний посил, який 
композиторка прагнула передати своїм твором, — це «пози-
тивна емоція, бо саме в цій гарній місцевості (могло ж таке 
статися будь-де) було відкрито нове інопланетне явище»1. 

 
1 Інтерв’ю з Ганною Гаврилець. 2 серпня 2021 р. // Особистий архів 

О. Полєтаєвої. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 207 

Драматургічна логіка твору спрямована до вершини (прин-
цип напівхвилі), адже фактично завершується кульмінацією. 
Однак звучанням завершального розділу — коди — ніби 
передано рефлексію спостерігача. У ньому повертаються всі 
тематичні елементи, створюючи тематичну арку з початком 
твору. Відмінність полягає в тому, що після всіх перипетій 
фактура тут, порівняно з експозиційним викладом, більш 
насичена, застосовано й сонористичні засоби. 

Звернення до жанру симфонічної поеми дало змогу 
Г. Гаврилець легким і піднесеним звучанням розкрити ідею 
твору завдяки свободі, передбаченій канонами жанру. 

Список використаної літератури 

1. Аппалонова И. В. Жанровый канон симфонической поэ-
мы и его преломление в инструментальной музыке ХІХ — начала 
ХХ века : автореф. дис. … канд. искусствоведения : спец. 
17.00.02 Музыкальное искусство / Уфимская гос. акад. искусств 
им. Загира Исмагилова. Саратов, 2009. 28 с. 

2. Луніна А. Є. Під знаком Чумацького Шляху, або Фести-
валь в епоху хаосмосу. Музика. 2012. № 4. С. 14–19. 

3. Cathomen I. Astronomietage in Falera GR. URL: 
https://www.mirasteilas.net/ttf2011/ (accessed: 21.07.2021). 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

208 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

ПРИЛЕПА О. П. 

Інститут мистецтвознавства, фольклористики та етнології 
імені М. Т. Рильського НАН України; кандидат мистецтвознавства, 
молодший науковий співробітник відділу музикознавства та етно-
музикології (Київ, Україна). 

ORCID ID: https://orcid.org/0000-0002-8438-1589 

ОСОБЛИВОСТІ СІМЕЙСТВА МЕРЕЖ 
У ГЛАСОВИХ МОНОДІЙНИХ ПІСНЕСПІВАХ 

(ЗА УКРАЇНСЬКО-БІЛОРУСЬКИМИ 

ІРМОЛОГІОНАМИ КІНЦЯ XVI–XVIII СТОЛІТЬ) 

Гласові монодійні піснеспіви, зафіксовані в українсько-
білоруських Ірмологіонах кінця XVI–XIX століть, у найзна-
чнішій частині репрезентують українсько-білоруську гілку 
давнього столпового співу. Фонд мелодичних формул ста-
новить основу музично-інтонаційної лексики системи осмо-
гласся. У піснеспівах українсько-білоруської гілки знамен-
ного співу він продовжував існувати у вигляді поспівкового 
комплексу, а також фіт і лиць. 

Основними складниками східно-слов’янської гласової 
мелодики, зокрема і її українсько-білоруської рецепції, стали 
поспівки. Попри вікові традиції в колі осмогласся залишаєть-
ся чимало невирішених питань. З-поміж них — проблематика 
мелодичних формул. Дослідження поспівкового фонду 
українсько-білоруського гласового мелосу, що зберігся в чис-
ленних рукописних і стародрукованих співацьких пам’ятках 
(Октоїху, нотолінійних ірмологіонах кінця XVI–XIX століть 
та інших богослужбових книгах) актуальне для виявлення 
специфіки осмогласся і важливе для повноти історії бого-
службового співу українських теренів загалом. 

Об’єкт розвідки становить сімейство мереж системи 
осмогласся. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 209 

Предмет дослідження — музично-інтонаційна специфі-
ка мереж у восьми гласах, виявлення їх стилістичних особ-
ливостей в українсько-білоруській гілці столпового співу. 

Мережа — досить поширена з-поміж серединних і кін-
цевих поспівок осмогласся. Назва має давньослов’янське 
походження: мережі — мрежі — сҍті (сіті). Словами одного 
з найавторитетніших дослідників системи осмогласся 
прот. Василія Металлова, «за хитромудрістю виконання цієї 
поспівки в крюках це справжні сіті для недосвідченого спі-
вака» [Металлов, 5, с. 10]. 

Прот. В. Металлов у дослідженнях системи осмогласся 
зазначив, що мережа повна має дві графічні форми і два 
наспіви й використовується майже в усіх гласах системи 
осмогласся [Металлов, 4, с. 51]. Перший невменний вид 
мережі складається з крюка світлого (або мрачного), змій-
ці зі статтею, статті закритої малої і статті простої: 

 

Другий графічний вид мережі містить крюк світлий 
(чи мрачний), чашку, скамейцю, статтю закриту малу і 
статтю просту: 

  

Як бачимо, графічна відмінність полягає в тому, що на 
місці змійці зі статтею (знак, що вказує на чотиризвучний 
внутрішньоскладовий розспів) у другому невменному виді 
поспівки стоять знамена чашка і скамейця (два двозвучні 
знаки на два склади тексту). 

Поспівка мережа у другому графічному виді характе-
ризується частковою «тайнозамкненістю». Невми чашка і 
скамейця в контексті графіки мережі мають особливе ме-
лодичне прочитання: вони «ніби обмінюються своїми нор-
мативними значеннями, набуваючи протилежний зміст» 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

210 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

[Лозова, с. 18]. Чашка у контексті поспівки — це двоступе-
невий висхідний хід, а скамейця (що традиційно розспіву-
ється двоступеневим ходом уверх) у мережі — двоступене-
вий хід униз. 

Важливо, що кожний із цих двох видів може мати по-
двійний наспів — розвод. 

  

Перший мелодичний розвод відповідає традиційно 
більш поширеному у піснеспівах 2, 3, 4, 6, 8 гласів виду ме-
режі (так звана, мережа «верхня», за І. Лозовою). Другий 
мелодичний розвод у теорії мелодичних формул отримав 
назву «мережі нижньої» (1, 2, 5, 6, 7 гласи). 

У богослужбових невменних співацьких книгах допо-
мітного періоду (до середини XVII століття) використання 
тієї чи іншої мелодичної форми мережі, за умови збіжності 
їх невменної графіки, насамперед залежало від досвіду ре-
гента й півчих, їх знання богослужбових піснеспівів, що 
значною мірою передавалося усним шляхом. 

Як зазначав прот. В. Металлов, у невменних джерелах 
помітного періоду той чи інший мелодичний вид уточню-
вався відповідними кіноварними помітами і признаками. 
Таким чином, наспів обох видів мереж «можна вивести зі 
співацького значення знамен-складових поспівки» [Метал-
лов, 4, с. 52]. З-поміж особливостей побутування графічної 
форми поспівки у богослужбових невменних пам’ятках уче-
ний виділив відсутність степенних (ступеневих) кіноварних 
поміт при невмах, крім перших двох — крюка і змійці; вжива-
ність тільки признаків і вказівних кіноварних поміт (біля 
чашки — ломка, біля скамейці — поміта борза). 

У системі осмогласся бачимо розмаїття мелодичних 
варіантів мереж, утворених як унаслідок інтонаційного ва-
ріювання самої поспівки, — її розширення 1) за рахунок 
додавання підведень у градаціях мала — середня — велика — 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 211 

повна і 2) за допомогою додавання до неї елементів «систе-
ми дрібних видозмін поспівки» (за М. Бражниковим), на-
самперед підтримки (російське поддержка), перемітки, 
так і в її взаємодії з іншими поспівками системи осмогласся 
(мережі з підйомом, стезею, павуком). 

Найповніше сімейство мереж проявилося в 2, 4, 6, 8 
гласах, меншою мірою в 3 і 7 гласах, найменше — у 1 і 5 гла-
сах. У першому і п’ятому гласах до комплексу серединних 
поспівок входить тільки мережа нижня. Назва певним чи-
ном відображає особливості її звучання порівняно з іншими 
мережами, що виконуються у дещо вищій співацькій зоні 
[Металлов, 5, с. 10]. 

В українсько-білоруській гілці системи осмогласся, що 
віддзеркалюється в ірмологіонах, склад мереж восьми гласів 
загалом відповідає корпусу мереж російської гілки столпового 
співу, наведеної у працях прот. В. Металлова й І. Є. Лозової. 
У корпусі мереж українських нотолінійних джерел спосте-
рігаємо переважно варіантні мелодичні форми поспівок 
(стосовно поданих у працях російських учених), ознаки 
яких в українсько-білоруській традиції набули якості ста-
лих. Отже, їх визначаємо як українсько-білоруські форми. 

У невменних джерелах українських теренів графічні 
форми мережі відповідні наведеним у прот. В. Металлова 
та інших дослідників. Цікаво, що в західноукраїнському 
Лаврівському невменному ірмологіоні кінця XVI століття, 
який є «ровесником» нотолінійного Супрасльського, у гла-
сових піснеспівах домінує графічна форма мережі з невма-
ми чашка і скамейця [2, Догматик сьомого гласу, с. 436]: 

 

Найрізноманітніші варіантні форми сімейства мереж 
можна спостерігати у другому гласі, а саме: мережа менша, 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

212 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

мережа велика, мережа менша з підтримкою, мережа ме-
нша (або середня) з підйомом, мережа нижня. 

В українсько-білоруських формах мережі меншої (тип 
з кадансом на «до») поступеневим рухом нівелюється тер-
цієвий хід (ломка «фа»–«ре»), атрибутивний для мереж 
російської традиції. Наприклад, у Богородичні на стиховні 
другого гласу на «о чтущих Тя». 

 

Такий самий принцип заповнення ломкового ходу по-
ступеневим рухом можна спостерігати і в інших поспівках 
сімейства: мережі великій другого гласу, мережі меншій, 
мережі великій, мережі повній шостого гласу, мережі серед-
ній, мережі великій, мережі повній восьмого гласу. 

Властивість заповнення ломкових (терцієвих) ходів 
поступеневим рухом характерна також для інших типів 
українсько-білоруських мереж. 

Українсько-білоруська форма мережі меншої з під-
тримкою (тип із кадансом на «ре») суттєво вирізняється від 
наведеної російської столпової гілки. Мережа з підтримкою 
в українських нотолінійних джерелах має два мелодичні 
варіанти підтримки (особливо показові у другому й шосто-
му гласах), відмінні від російської поддержки («до»–«до»–
«ре»–«мі»–«ре»). Перший — «мі»–«мі»–«ре»–«до»–«ре». 

Догматик 6-го гласу: 

 

Другий — «до»–«до»–«сі»–«до»–«ре» — мелодично 
збігається зі стезею, однак виконується вдвічі швидше. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 213 

Догматик 6-го гласу: 

 

В обох підтримках мереж у джерелах кінця XVI–
XVII століть працює правило розспівування підтримки, 
в основі якої у знаменному співі лежить текстова синкопа. 
З XVIII століття в нотолінійних джерелах зміни в способах 
розспівування богослужбових текстів призводять до втрати 
текстової синкопи в підтримці: отже, у мережі підтримка 
формально зберігається у вигляді фігури оспівування кін-
цевої опори «ре». 

Поряд із мережею меншою з підтримкою в джерелах 
кінця XVI — першої половини XVII століть можна спостері-
гати мережу меншу (без підтримки) із синкопою в кадансі 
[Супрасльський ірмологіон (ІР НБУВ НАНУ, ф. 1, № 5391, 
1596–1601 роки), Межигірський ірмологіон (ІР НБУВ НАНУ, 
ф. 312, № 112/645 с, 40–і роки XVII століття)]. 

В українсько-білоруських формах мереж четвертого, 
шостого, восьмого гласів зберігаються такі самі ознаки, що 
були розкриті в сімействі мереж другого гласу. Мережі у 
цих гласах доповнюють сімейство своїми гласовими форма-
ми. Зокрема, варто зазначити українсько-білоруські форми 
мережі великої двоєчельної на «малому» завершенні поспів-
ки (тип із кадансом на «ре») у Супрасльському ірмологіоні 
та мережі великої двоєчельної з підтримкою пізніших 
джерел четвертого гласу. 

У шостому гласі тип мережі меншої з підтримкою має 
кілька форм: а) традиційна українсько-білоруська форма ме-
режі меншої з підтримкою; б) додавання в зачині звороту 
«два в челну» у Межигірському ірмолої вказує на наявність 
українсько-білоруської форми мережі двоєчельної меншої з 
підтримкою; в) за рахунок стійкого підведення утворюється 
розширена форма мережі меншої з підтримкою. Її структур-
ний варіант мережа середня, як і в прот. В. Металлова, в 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

214 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

українсько-білоруських джерелах існує у формі мережі серед-
ньої з підтримкою та мережі середньої з павуком великим. 

Тип мережі з кадансом на «до» в шостому гласі пред-
ставлений повніше, ніж у другому: це українсько-білоруські 
форми мережі меншої, великої, повної. 

У восьмому гласі, як і в другому, сімейство мереж до-
повнює мережа велика з підйомом. 

Отже, серед особливих моментів побутування мереж у 
гласових монодійних піснеспівах українсько-білоруських 
ірмологіонів зазначимо такі: 

1. Найбільш усталеними в традиції були українсько-
білоруські форми мережі (менша, середня, велика, повна) з 
типом кадансу на «до». У деяких піснеспівах, беручи на себе 
функцію кульмінаційних, вони проявили навіть історичну 
незмінність (наприклад, мережа повна (велика) четвертого 
гласу в Богородичні на стиховні великої вечірні на «Всене-
порочная» і на «всем помощнице»). 

2. Мережі з підтримкою (тип кадансу на «ре») в україн-
сько-білоруській гілці столпового співу утворили оригінальні 
мелодичні форми. 

3. Ступінь варіативних змін поспівки мережа у тому 
чи іншому піснеспіві, тому чи іншому місці композиції піс-
неспіву могла бути різною. 

4. В історичному зрізі можна споглядати явище взає-
мозамінності мереж іншим видом мереж із сімейства (най-
більше це стосується мереж з типом кадансу на «ре»). 

Усе це віддзеркалює особливості практики розспіву-
вання гласових монодійних піснеспівів у певних регіональ-
них та історичних умовах. 

Список використаної літератури 

1. Бражников М. В. Древнерусская теория музыки. По ру-
кописным материалам ХV–ХVІІІ веков. Ленинград : Музыка, 
1972. 423 с. 

2. Лаврівський невменний Ірмологіон кінця XVI століття. 
Факсимільна публікація, коментар, дослідження / упоряд. Ю. Ясінов-
ський; ред. М. Качмар, К. Ганнік. Львів : УКУ, 2019. ХХХІІ+604 с. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 215 

3. Лозовая И. Е. Столповой знаменный распев (вторая по-
ловина XV–XVІІ вв.). Формульная структура. Материалы к спец-
курсу истории русской музыки ХІ–ХVІІ вв. : учеб. пособ. 
Москва : Московская консерватория, 2015. 80 с. 

4. Металлов В. М. Азбука крюкового пения: Опыт система-
тического руководства к чтению крюковой семиографии песно-
пений знаменного распева, периода киноварных помет. Москва : 
Синод. типография, 1899. 130 с. 

5. Металлов В. М. Осмогласие знаменного роспева. Опыт 
руководства к изучению осмогласия знаменного роспева по гла-
совым попевкам. Москва : Синод. типография, 1899. 92 с. 

РЕВАКОВИЧ Н. Г. 

Об’єднання державних музичних шкіл № 1 у Варшаві; доктор 
філософії, викладач фортепіанного відділу (Варшава, Польща). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0002-6491-2792 

ЛЬВІВСЬКЕ ФОРТЕПІАННЕ ТРІО — ПРОМОУТЕР 

УКРАЇНСЬКОЇ МУЗИКИ В ПОЛЬЩІ 

Львівське фортепіанне тріо — ансамбль, який уже понад 
десяток років є активним промотором української музики в 
Польщі. Ініціатор і керівник ансамблю Наталія Ревакович1. 

Ідея створення фортепіанного тріо виникла наприкінці 
1990-х років ХХ століття. На цей час у польському музичному 
просторі зовсім не звучала українська музика. Як у філармо-
ніях, так і на малих сценах музичних салонів не виконува-
лись твори українських композиторів. Тому виникла потре-
ба створити ансамбль, основним завданням якого була б 

 
1 Наталія Ревакович — піаністка, родом зі Львова. Закінчила 

Львівську державну консерваторію імені М. В. Лисенка по класу форте-
піано та органа. Працювала концертмейстером у класі скрипки профе-
сора Л. О. Шутко, з якою також грала в дуеті. У 1990 році переїхала до 
Варшави, де продовжувала свою професійну діяльність, працюючи в 
середніх і вищих музичних закладах Варшави і концертуючи як солістка 
та камералістка з польськими колегами-музикантами. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

216 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

популяризація української високої музичної культури. У цій 
ситуації Наталія Ревакович звернулась до львівських музи-
кантів, запропонувавши їм спільне музикування. У репер-
туарі вагоме місце мало належати українській музиці. До 
співпраці запросили знаменитого львівського скрипаля 
Володимира Дуду і молодого віолончеліста, лауреата всеук-
раїнських конкурсів Тараса Менцинського. Так постало 
Львівське фортепіанне тріо у складі двох музикантів зі 
Львова і львів’янки Н. Ревакович із Варшави. 

Праця колективу мала кілька етапів. Перший концерт 
ансамблю відбувся 4 лютого 1999 року в музеї Мазовецької 
старовинної металургії в підваршавському Прушкові. Дирек-
тор музею, археолог за фахом, створив у ньому музичну серію 
концертів, у якій виступали провідні польські музиканти. 
На цьому концерті Львівське фортепіанне тріо, поряд із тво-
рами світової класики, виконало тріо «Ноктюрн» Станіслава 
Людкевича і солоспіви Миколи Лисенка в транскрипції для 
фортепіанного тріо. Розпочався пошук українського репер-
туару, який би було вписано в музичний світовий контекст. 
Таким твором стало Фортепіанне тріо ля мінор Василя Бар-
вінського. Ансамбль у зазначеному складі діяв два роки, 
протягом яких відбулось близько десяти концертів у Польщі 
й Україні, зокрема в Перемишлі, Плоцьку, Новім Санчі, Львові, 
Києві. Було записано Фортепіанне тріо В. Барвінського, яке 
сьогодні можна почути на You Tube. 

Подальший етап Львівського фортепіанного тріо почи-
нається 2009 року концертом у Дрогобицькому державному 
педагогічному університеті імені Івана Франка. У новому 
складі Тріо — Лідія Футорська (скрипка), Тарас Менцинський 
(віолончель), Наталія Ревакович (фортепіано). Ансамбль 
виконав камерні твори Фридерика Шопена, зокрема Форте-
піанне тріо й Сонату для віолончелі й фортепіано. 

Форма існування ансамблю мала свої особливості. 
Адже не всі музиканти проживали в одному місті, і це спричи-
няло певні труднощі. Репетиції зазвичай відбувались у Львові 
та напередодні концертів у місцях їх виконання. Через це 
змінювався склад ансамблю, з яким співпрацювали скрипалі: 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 217 

у різний час долучалися Марта Семчишин, Вікторія Титаренко, 
Наталія Самострокова та віолончелістка Соломія Канчалаба. 
Відтоді, як до Львівського фортепіанного тріо приєдналися 
віолончелістка Ольга Шутко і скрипалька Катерина Потеряєва, 
ансамбль почав працювати в постійному складі. 

Український репертуар поступово збагачувався. До 
нього, окрім Тріо Василя Барвінського, увійшли «Речитативи 
та рондо» Мирослава Скорика, «Музика рудого лісу» Євгена 
Станковича і «Пори року» Золтана Алмаші. Вагомою подією 
був виступ Тріо на Четвертих Днях української музики у 
Варшаві, де ансамбль в Камерному залі Варшавської філар-
монії виконав чотири українські твори. Львівське фортепіанне 
тріо виступало також у Гданську, Щецині, Вроцлаві, Лігниці, 
Сандомєжі, Грудзьондзі та інших містах. Поряд з українським 
репертуаром, виконувалися також твори світової класики — 
фортепіанні тріо В. А. Моцарта, Л. ван Бетховена, М. Глінки, 
Ф. Мендельсона, Ф. Шуберта, Р. Шумана, Ф. Шопена, 
С. Рахманінова, А. Дворжака. У 2018 році Тріо в цьому скла-
ді записало компакт-диск із «Думками» А. Дворжака й Тріо 
ля мінор В. Барвінського, виданий фондом «Pro Musica 
Viva». До 2019 року ансамбль вів активну концертну діяль-
ність у Польщі. Від цього року зіграв також кілька концертів 
в Україні. Загалом до пандемії 2020 року ансамбль щорічно 
виконував 5–7 концертних програм. 

На виступи ансамблю публікувались схвальні рецензії: 
«Твір Барвінського звучить у виконанні Львівського 

фортепіанного тріо різноманітно й цікаво. Ансамблістки 
добре відчувають ансамбль і взаємодію в розкритті контра-
стних тем та їхнього розвитку» [Кашкадамова, 2019). 

«Фестиваль розпочався камерним концертом Львівсько-
го фортепіанного тріо у складі Наталії Ревакович, Марти 
Семчишин і Соломії Канчалаби. Вони виконали твори Василя 
Барвінського, Мирослава Скорика, Євгена Станковича і 
Золтана Алмаші. Напрочуд злагоджене ансамблеве звучання, 
культура виконання визначили успіх опусів у польських 
слухачів» (Таранченко, 2012, с. 54). 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

218 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

«Справжньою музичною учтою була друга частина 
концерту, яка почалася “Музикою рудого лісу” Євгена Стан-
ковича. Ця приголомшлива картина після чорнобильської 
катастрофи у виконанні Львівського фортепіанного тріо 
здобула видатну інтерпретацію» [Маркушевський, 2012]. 

«У Сандомежі львівські музиканти Катерина Потеряєва, 
Ольга Шутко та Наталія Ревакович дали чудовий показ своєї 
майстерності. Аудиторія, зібрана у Лицарській залі район-
ного музею, мала можливість почути знамените виконання 
творів Людвіга ван Бетховена — Фортепіанне тріо ре мажор, 
тв. 70, No 1, Роберта Шумана — Fantasiestucke op. 88 для 
скрипки, віолончелі та фортепіано, а також Михайла Глін-
ки — фортепіанне тріо “Патетичне” ре мінор. Концерт був 
прийнятий з великим ентузіазмом. Наприкінці були бурх-
ливі оплески, а потім біс» [Koncert Lwowskiego Trio 
Fortepianowego, 2020]. 

Виступ Львівського фортепіанного тріо, який відбувся 
25 травня 2019 року в рамках циклу «Музика у ратуші — 
Президент Коніна запрошує» («Muzyka w ratusz — Prezydent 
Konina zaprasza»), настільки вразив публіку, що вона аплоду-
вала музикантам стоячи [Znakomity koncert w ratuszu, 2019]. 

Постійне виконання Тріо Барвінського, його успіх у 
публіки спонукали Наталію Ревакович опублікувати парти-
туру й голоси твору і дати у такий спосіб можливість роз-
ширити географію його концертного існування. У продов-
женні промоції творчості В. Барвінського було також вида-
но Фортепіанний секстет. Свого часу партитури цих творів 
були видані у видавництві «Музична Україна» 1971 року в 
збірнику камерно-інструментальних творів В. Барвінського 
без голосів. Цього разу було здійснено редакцію й видано 
також партії струнних інструментів. Твори ці були розпо-
всюджені в різні навчальні заклади Польщі та України, а 
також надіслані до Канади, США і Великої Британії. 

Важливо, що один із нещодавніх концертів Львівського 
фортепіанного тріо відбувся у Варшавському музичному 
товаристві імені Станіслава Монюшки (Warszawskie 
Towarzystwo Muzyczne imienia Stanisława Moniuszki) 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 219 

24 серпня 2021 року і був присвячений 30-річчю Незалежно-
сті України. Почесний патронат над концертом обійняли 
начальник дільниці та голова ради дільниці Мокотув 
(Mokotów) у Варшаві. На концерті було виконано твори 
М. Скорика, З. Алмаші та В. Барвінського1. 

Попри пандемічні обмеження, ансамбль має плани і 
бажання будувати польсько-українські культурні мости. 

Список використаної літератури 

1. Кашкадамова Н. Б. Нові компакт-диски із записами тво-
рів українських композиторів // Музика : український інтернет 
журнал. 2019. 20 квітня. URL : http://mus.art.co.ua/novi-kompakt-
dysky-iz-zapysamy-tvoriv-ukrains-kykh-kompozytoriv/ (дата звер-
нення: 10.10.2021). 

2. Маркушевський П. Дні української музики у Варшаві 
// Наше слово. Варшава, 2012. № 47 (2885), 18 листопада. 

3. Таранченко О. Г. Сучасна українська музика: європей-
ський контекст // Музика. Київ, 2012. № 6. С. 54. 

4. Koncert Lwowskiego Trio Fortepianowego // Sandomierz. 
2020. 28 stycznia. URL: https://www.spottedalert.pl/powiat-
sandomierski/sandomierz/koncert-lwowskiego-trio-fortepianowego/ 
(дата звернення: 10.10.2021). 

5. Znakomity koncert w ratuszu // Konin Witaj. 2019. 27 maja. 
URL: https://www.konin.pl/index.php/jeden-news-new/znakomity-
koncert-w-ratuszu.html (дата звернення: 10.10.2021). 

 
1 Запис концерту: Koncert muzyki ukraińskiej z okazji 30-lecia 

niepodległości Ukrainy — Lwowskie Trio Fortepianowe. 24.08.2021. URL: 
https://www.youtube.com/watch?v=NiQtd-vNT6s (дата звернення: 
10.10.2021). 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

220 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

СІКОРСЬКА І. М. 

Інститут мистецтвознавства, фольклористики та етнології 
імені М. Т. Рильського НАН України; кандидат мистецтвознавства, 
старший науковий співробітник відділу музикознавства та етно-
музикології (Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0002-3485-9206 

ОПЕРЕТА «ГУЦУЛКА КСЕНЯ» 
ЯРОСЛАВА БАРНИЧА: ШЛЯХИ ПОВЕРНЕННЯ 

30 вересня 2021 року виповнилось 125 років від дня на-
родження Ярослава Барнича (1896–1967) — українського ди-
ригента, композитора і педагога. Наприкінці війни Я. Барнич 
емігрував на Захід, а згодом до США. У радянській Україні 
ім’я його перебувало під забороною. Однак його пісні-танго 
«Гуцулка Ксеня»1 та «Ох, соловію» мали значну популярність. 

Я. Барнича називають «основоположником української 
модерної оперети». Уперше про це сказала дружина компо-
зитора Я. Барничева, яка походила з театральної родини 
Рубчаків [цит. за: Філоненко, 1999, с. 76], а згодом це, зага-
лом слушне визначення, розтиражували журналісти. Лише 
з настанням Незалежності держави ім’я і творчість Я. Барнича 
повернулись в Україну. Вагома заслуга в цьому належить 
багаторічному досліднику з Дрогобича (і далекому родичу), 
музикознавцю Людомиру Філоненку — автору численних 
наукових, публіцистичних, енциклопедичних статей та од-
нойменного монографічного нарису. Найновішою є вступна 
стаття музикознавця до видання лібрето й партитури опе-
рети Я. Барнича «Гуцулка Ксеня» [Філоненко, 2019]. 

У творчому доробку Я. Барнича — чотири оперети: 
«Дівча з “Маслосоюзу”» (1932–1933), «Шаріка» (1934), 

 
1 Донедавна її авторство приписувалося самодіяльному компози-

торові Романові Савицькому. Любомирові Філоненку вдалося довести, 
що автором музики пісні «Гуцулка Ксеня» був саме Ярослав Барнич, 
проте дискусії не вщухають. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 221 

«Пригода в Черчі» (1936) та — найпопулярніша — «Гуцулка 
Ксеня» (1938), яку широко ставили в різних містах Галичини. 
Прагматично-патріотичний сюжет про американця Яро, 
якому «світить» мільйонний дядьків спадок, якщо він од-
ружиться з гуцулкою, романтизований історією кохання, 
що спалахує між ним і Ксенею, та чарівністю карпатської 
природи і його мешканців. Твір щедро насичений етногра-
фічними подробицями і чудовими, близькими за духом 
кожному гуцулові (і не тільки) піснями й танцями. Усе це 
вмить надало опереті особливої популярності в широких 
українських верствах. Свого часу А. Рудницький визначив її 
як «оперету віденського типу» [Рудницький, 1963, с. 141]. 
Справді, в «Гуцулці Ксені» композиторові вдалося органіч-
но «вписати» ознаки західноєвропейської оперети в україн-
ський колорит. Насамперед, традиційним є склад і розподіл 
персонажів: закохана пара (головні герої Ксеня і Яро) та 
їхні комічні «двійники» («простаки-інженю» — Марічка і 
Юро й «каскадна пара» — Мері і Семен), комічні «старі» 
(Гелен та професор Зілинський), субретки (квартет служ-
ниць Галюся, Дануся, Маруся та Зузя) і, нарешті, «корифеї-
резонери» — Іван Сениця, власник вілли «Говерла», і його 
«антипод» — американець Майкл Деделюк. Використано 
популярні на той час салонні танці — вальс (для ліричних 
героїв) і танго (головна пісня-лейтмотив, що й визначила 
назву твору). Але все це побудовано на інтонаціях гуцульсько-
го й покутського фольклору (з характерними ладовими особ-
ливостями), зі щедрим використанням коломийок (для ко-
медійних персонажів), аркана, гуцульського інструментарію 
(цимбали, трембіта тощо). Тому не дивно, що українська спі-
льнота зустріла «Гуцулку Ксеню» в постановці Театру імені 
І. П. Котляревського з величезним піднесенням (прем’єра від-
булася в серпні 1939 р.). Проте, зі встановленням радянської 
влади оперету заборонили як «ідеологічно шкідливий твір». 

Під час Другої світової війни через переїзди Я. Барнича 
(з трупою В. Блавацького) до Ауґсбурґа, а згодом через емі-
грацію до США, ноти оперети були втрачені, тому композито-
рові вдалося лише дещо відновити з пам’яті. Отже, з музичного 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

222 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

матеріалу чотирьох творів було укладено дві: «Шаріку» й 
«Гуцулку Ксеню». Протягом 1950-х років вони з успіхом 
виставлялися в різних містах США й Канади, а за сюжетом 
останньої було знято фільм (прем’єрний показ — 22 січня 
1956 р.), що демонструвався в усіх українських осередках. 

У середині 1990-х років донька Я. Барнича Ірина Бар-
нич-Дубас передала клавір «Гуцулки Ксені» в Україну і на-
дала право постановки головному режисеру Театру імені 
Марії Заньковецької у Львові Федору Стригуну. Оркестрову 
редакцію здійснив Володимир Льорчак (прем’єра відбулася 
26 липня 1997 р.). Постановка заньківчан оповита романтич-
ним ореолом, музичні номери адаптовано відповідно до 
можливостей трупи, введено популярні пісні. Однак на пер-
ший план виходила саме драматична складова. Вистава 
була в репертуарі театру понад 20 років і щоразу супрово-
джувалась аншлагами. 

17 вересня 2017 р. «Гуцулку Ксеню» поставили в Хмель-
ницькій філармонії солісти й ансамбль «Козаки Поділля» 
(режисер-постановник — директор і художній керівник 
Олександр Драган). Прикметно, що саме ця вистава вияви-
лась найближчою до авторського тексту, а О. Драган став 
редактором згадуваної надрукованої партитури оперети. 

29 грудня 2018 р. прем’єра «Гуцулки Ксені», приуро-
чена до 80-річчя її створення, відбулася на сцені Івано-
Франківського національного академічного драматичного 
театру імені Івана Франка. Так, коло замкнулося: вистава 
повернулась «додому». Але постановники визначили жанр 
як «мюзикл»1: «Ми аранжували музичні теми Барнича, — 
розповів режисер-постановник Ростислав Держипіль-
ський, — поставили сучасні танці, але все стилізували під 
гуцульські мотиви — і сценографію, й костюми. І це перетво-
рилося на такий собі хіт» [Держипільський, 2019]. До того ж, 
додано чимало вставних — хоча й ситуативно виправданих 
номерів, як-то: «Вівці ж мої вівці, хто ж вас буде пасти?» 
(Марічка), «Горіла сосна, палала» (Іван та Ксеня), «Київський 

 
1 Саме так зазначено в афіші й програмці 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 223 

вальс» (спеціально для київського глядача на гастролях) 
тощо. Комічні сцени гіперболізовано, перетворено на гроте-
скові, наголошено на еротичних мотивах (сороміцькі коло-
мийки, відповідні сценічні рухи, відверті танці тощо). 

Сьомого березня 2019 р. на широкий екран вийшов 
художній фільм у жанрі «іронічно-мелодраматичного мю-
зиклу» [Константинова, 2019] «Гуцулка Ксеня» (режисер 
О. Дем’яненко), де історію кохання Ксені та Яро, а також 
їхнє оточення зображено в іронічному ключі, з добрим гу-
мором. Цьому сприяє участь фрік-кабаре «Dach-dauters» (їх 
режисерка «вставила» у квадрат сцени, створивши враження 
«театру в театрі»), які так чи так виступають коментаторами 
подій. Автентичний музичний матеріал піддався суттєвій 
динамізації завдяки введенню джазових мотивів, імпровіза-
ційних епізодів, стилізації кантрі (Тимур Полянський), ґран-
жу (Соломія Мельник), степу тощо. Завдяки введенню синкоп, 
темповим змінам, варіаціям вокальної манери виконавців 
навіть традиційні коломийки звучать по-новому. А завдяки 
оркестровці та відповідним гіперболізованим акцентам роман-
си й танго виглядають як «жорстокі». Звісно, суттєву роль 
відіграє відеоряд: картини карпатської природи, мальовни-
чі костюми, етнографічні жанрові замальовки масових 
сцен, «пейзанські» картинки (мекання кози, кудахтання 
курки тощо) — усе це створює вельми барвисту картину. 

Так, через десятиліття «Гуцулка Ксеня» повернулася в 
музично-театральне життя України: у вигляді музично-
драматичної вистави (Львів), у концертній постановці 
(Хмельницький), як мюзикл (Івано-Франківськ), нарешті, 
як художній фільм. При тому кожна «ява» ставала вартіс-
ною мистецькою подією і набувала широкого розголосу, 
стверджуючи славу Я. Барнича як творця української опе-
рети, який традиції жанру, що склалися в Західній Європі, 
переніс на національний ґрунт. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

224 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

Список використаної літератури 

1. Константинова К. Феномен «Гуцулки Ксені» // Дзеркало 
тижня. 2019. 22 лютого. URL: https://zn.ua/ukr/ART/fenomen-
guculki-kseni-303645_.html (дата звернення: 14.10.2021). 

2. Любов Базів. Ростислав Держипільський, директор і худож-
ній керівник Івано-Франківського муздрамтеатру: «Гуцулка Ксеня» 
несподівано перетворилася на мюзикл і стала хітом / Інтерв’ю з Укра-
їни. 2019. 17 березня. URL: https://rozmova.wordpress.com/2019/03/17 
/rostyslav-derzhypilskyi-5/ (дата звернення: 14.10.2021). 

3. Рудницький А. І. Українська музика. Історико-критичний 
огляд. Мюнхен : Дніпрова хвиля, 1963. 406 с. 

4. Філоненко Л. П. Повернутий із забуття: Ярослав Барнич та 
його «Гуцулка Ксеня» // Барнич Я. В. Гуцулка Ксеня. Оперета. Лібре-
то / вступ. ст. і ред. Л. П. Філоненко. Дрогобич : Посвіт, 2019. С. 1–15. 

5. Філоненко Л. П. Ярослав Барнич : наук.-популяр. нарис 
про життя та творчість. Дрогобич : Відродження, 1999. 152 с. 

СПІВАКОВСЬКИЙ О. Ю. 

Національна музична академія України імені П. І. Чайковського; 
творчий аспірант кафедри оперної підготовки та музичної режису-
ри; науковий консультант — І. В. Шестеренко, кандидат мистецтво-
знавства, доцент, професор кафедри загального та спеціалізованого 
фортепіано (Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0001-6938-1073 

ОПЕРА БЕЛИ БАРТОКА 
«ЗАМОК ГЕРЦОГА СИНЯ БОРОДА»: 

РЕЖИСЕРСЬКО-СОЦІАЛЬНИЙ КОНТЕКСТ 

Сюжет опери угорського композитора Бели Бартока 
«Замок герцога Синя Борода» має багато режисерських 
трактувань. Зокрема, особливу увагу привертає соціальний 
контекст оперного матеріалу. Як відомо, в опері Б. Бартока 
за відсутності зовнішніх подій напруження переноситься 
у внутрішній, психологічний світ героїв: це історія про від-



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 225 

носини двох людей, не зовсім здорових, що пов’язано з їх 
попереднім досвідом, передусім герцога, про який ми по-
ступово дізнаємося протягом розвитку сюжету опери. 

Музичний матеріал вокальних партій відображає пси-
хологічну трансформацію головних героїв — Герцога і 
Юдіт, причому в чіткому співвідношенні, що пропорційно 
змінюється протягом вистави. Замок постає як внутрішній 
світ героя. Синя Борода намагається забути своє минуле, 
попередній досвід відносин із жінками, але вони живуть 
у його душі і пам’яті. Не відпрацьовані тригери попередніх 
стосунків герцог автоматично накладає на свій наступний 
досвід, уникаючи діалогу і компромісу у відносинах. Нове 
захоплення Бороди, Юдіт, піддається аб’юзивному впливу 
герцога, який хоче сховати її від світу у своєму Замку, але 
при цьому не бажає, щоб вона копирсалася у його минулому 
і відкривала темні кімнати його душі. Однак він іде їй назуст-
річ і поступово дає ключі від усіх кімнат свого Замку, своєї 
таємної підсвідомості. Такий крок до вирішення своєї психо-
логічної проблеми з боку герцога наштовхується на певний 
супротив з боку Юдіт, яка, пройшовши крізь усі болі й страхи 
свого партнера, змінюється сама і перетворюється на зовсім 
іншу героїню: тепер вона сама постає у ролі Синьої Бороди 
і вже не готова йти за герцогом. Героїня залишає Замок 
і спустошену душу Синьої Бороди, який закривається від світу. 

Такий концептуальний контекст із соціальним забарв-
ленням пропонує творчий аспірант і автор цієї статті в май-
бутній режисерській постановці опери Б. Бартока «Замок 
герцога Синя Борода». Слухачеві буде запропоновано самому 
визначити, що спонукає героїв до рішень, комунікації, що 
ними керує. Отже, на прикладі музичного твору кожен може 
впізнати себе, зізнатись собі в тому, що не сказане в соціумі. 

Щодо сценографічного вирішення майбутньої вистави, 
то сценограф Марія Крутоголова знайшла спосіб перенести 
стандартне сценічне трактування опери як візуалізації дета-
лей Замку Герцога Синьої Бороди з готичними інтер’єрами, 
сімома дверима, які подані в авторських ремарках Б. Бартока, 
у сферу усвідомлення цього приміщення головними героями 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

226 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

вистави. Відповідно, для Юдіт ця локація спершу постає у 
вигляді реального й матеріального приміщення, де вона 
подорожує внутрішнім світом Герцога. На сцені періодично 
з’являються кокони-судини, у яких навічно поховані його 
попередні жінки. Вони обплетені павутинням, певною мірою 
«запущені», адже головний герой не збирається відпрацьо-
вувати свій попередній досвід, щоб перейти на новий етап 
стосунків, а нова обраниця герцога не готова перетворитись 
на ще один «кокон» у пам’яті Синьої Бороди. 

Ідея костюмів така: головний герой одягнений у чор-
ний закритий одяг: пальто, гольф із високим комірцем, ру-
кавички, штани, взуття. У нього є «броня» і він повністю 
захищений. Героїня одягнена інакше: на ній легка біла сукня, 
ніби весільна чи нічна сорочка. Вона наївна, незахищена. 
До середини сюжету він одягає свою рукавичку на її руку, 
ніби дає їй якийсь захист і відкриває частину себе. До кінця 
вистави вона знімає його плащ і одягає на себе. Таким чином 
виявляється домінантність Юдіт. 

Цей соціальний контекст порушує питання аб’юзивних 
відносин, які, на жаль, поширені і в українському суспільстві. 
Саме тому важливо говорити про це, зокрема засобами му-
зичного театру. На прикладі героїв опери постановники 
прагнуть показати модель стосунків чоловіка і жінки, у якій 
переважає тотальний контроль і психологічна домінант-
ність Герцога над партнеркою, які руйнують відносин між 
ними. Юдіт, намагаючись розібратися у незакритих психоло-
гічних гештальтах Синьої Бороди, уже не може бути з ним. 
З іншого боку, прагнучи розкрити всі таємниці герцога, 
головна героїня також чинить психологічне насилля над 
Синьою Бородою. Він, попри стандартні моделі своєї пове-
дінки, іде їй назустріч, відкриває всі двері-грані своєї душі. 
Та, переживши цей досвід, Юдіт не хоче повторити долю по-
передніх дружин герцога, тому вирішує облишити цю важку 
«гру у відносини». Таким чином, психологічне насилля з обох 
боків руйнує стосунки і не дає надії на їх відновлення. 

Саме завдяки такому художньому матеріалу можна 
дійти висновку про необхідність повідомляти про вчинення 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 227 

психологічного насилля. Цією виставою автори наголошують, 
що будь-яке насилля у стосунках руйнує їх. Тому варто вчасно 
виявляти негаразди у відносинах, щоб уникнути подальших 
психологічних проблем. Розвиток соціальної складової 
в оперних виставах є актуальним форматом, бо надає можли-
вість режисеру залучати різні соціальні установи та органі-
зації, щоб привернути увагу до аб’юзивних стосунків і міні-
мізувати в майбутньому наслідків для тих, хто пережив це. 

Отже, постановка вистав із таким соціальним контекс-
том є актуальною, бо розкриває перед глядачами основні 
маркери поведінки аб’юзерів, щоб застерегти від психологіч-
ного насильства. 

Список використаної літератури 

1. Гнатів Т. Ф., Бела Барток: опера «Замок герцога Синя 
Борода» на перехресті культур // Науковий вісник Національної 
музичної академії України імені П. І. Чайковського. Вип. 33 : 
Музика у просторі культури. Київ, 2004. С. 303–314. 

2. Кульбабка Тихон. Аб’юз — насильство фізичне, сексуаль-
не, психологічне, фінансове. Як розпізнати і протидіяти? 
// Домашня церква: сайт для християнських родин. 2017. 
15 листопада. URL: http://dc.lviv.ua/zhuttya_v_podruzhzhi/lubov-v-
podruzhzh/4965-abyuz.html (дата звернення: 10.10.2021). 

3. Солодовникова А. Г. Бела Барток. Опера «Замок герцога 
Синяя Борода»: проблемы композиционно-драматургической струк-
туры // Бела Барток сегодня / ред.-сост. М. В. Воинова, Е. И. Чигарёва. 
Москва : Московская консерватория, 2012. С. 32–43. 

4. Björn H., Recent Approaches to Experimental Music Theatre 
and Contemporary Opera // Music and Letters. Oxford : Oxford Uni-
versity Press, 2006. Vol. 87. No. 1. P. 72‒81. 

5. Leafstedt C. S. Inside Bluebeard’s Castle: Music and Drama 
in Bela Bartok’s Opera. New York : Oxford University Press, 1999. 
VIII, 246 p. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

228 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

СТАРОДУБ І. В. 

Національна музична академія України імені П. І. Чайковського; 
доцент, творча аспірантка кафедри спеціального фортепіано № 2; 
науковий керівник — Т. О. Рощина, кандидат мистецтвознавства, 
професор, заслужений діяч мистецтв України (Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0001-6224-6688 

БАЛЕТ «ДЗЕРКАЛО» ВІКТОРІЇ ПОЛЬОВОЇ 

ЯК ВІДОБРАЖЕННЯ КОЛІЗІЙ СУЧАСНОСТІ 

Українська мисткиня Вікторія Польова, її публічне по-
зиціювання уособлюють поняття «вільний митець». Належ-
ність до атмосфери абсолютної свободи умовно залишає 
мисткиню за межами академічної композиторської школи. 
Обираючи шлях усамітнення, композиторка рідко виокрем-
лює час для спілкування і співтворчості у професійній діяль-
ності. Вона посідає особливе місце в сучасному музичному 
просторі, адже створила і розвиває свій унікальний компо-
зиторський стиль, який бере витоки в найпотужніших про-
явах мистецького авангарду. 

Світова прем’єра балету «Дзеркало» (2021) для фортепіа-
но з камерним оркестром відбулася в концертному виконанні 
11 травня 2021 року в колонному залі імені М. В. Лисенка На-
ціональної філармонії України за участі Київського камер-
ного оркестру під орудою заслуженого діяча мистецтв Укра-
їни Наталії Пономарчук, лауреатки міжнародних конкурсів 
Ірини Стародуб (фортепіано). Прем’єра балету за участю 
танцюристів виконана на сцені фестивалю «Bouquet Kyiv 
Stage» у Софії Київській 30 серпня того ж року. 

Обидва виконання балету стали визначною подією 
для мистецтва, квінтесенцією художніх думок, реакцій від 
сучасних подій і колізій у соціокультурному житті Києва. 
Здійснений на межі виходу з жорстких карантинних обме-
жень, балет відбив особисті переживання артистів, диригент-
ки. Копітка репетиційна робота й активна колаборація 
«композитор — диригент — виконавці» створили якісну 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 229 

концертну форму, чітку й довершену інтерпретаторську 
позицію. Щирі овації слухачів, серед яких були відомі, ша-
новані постаті музичної еліти, нагородили учасників події 
за енергійну, самовіддану роботу, концентраційне занурен-
ня всіх виконавців, спраглих до колегіальної творчості. 

Програма балету найближче пов’язана з цитатою з 
трагікомедії Вільяма Шекспіра «Буря»: «Ми створені із 
сновидінь. І сном оточене життя маленьке наше» [Шекспір, 
1985, с. 492]. Образами снів, дзеркала і маленького життя 
Вікторії Польової просякнутий музичний процес твору як 
відображення символічної дійсності. Дзеркало-образ ство-
рено завдяки «дзеркальності» в музичному матеріалі, яка 
бере початок у додекафонічній музиці, введена в тематизм 
балету композиторськими прийомами: ракохід (інтервали 
проводяться у зворотному русі), обернення інтервалів (дзер-
кально відображені). 

Музика балету «Дзеркало» — це 15 п’єс умовної дійснос-
ті героя, його уявлення про світобудову крізь призму сну, 
пошуки відповідей на важливі питання власного внутріш-
нього пошуку. У преамбулі автора до партитури зазначений 
опис ірраціональної розповіді, сюжет якої вгадується, але 
не виявлений і дещо розірваний. «Метареальність простих 
див, де музика парить над логікою» [Польова, 2021, с. 3]. 

Важливим є пояснення авторки до кожного номера 
циклу, у яких викладені побажання щодо застосування ху-
дожнього освітлення концертної сцени в конкретних ко-
льорах, стосується вони, здебільшого, постановки балету 
[Польова, 2021, с. 3–4]. У музичному матеріалі використані 
мотиви особистих авторських тем і відомих культурних ар-
хетипів (музичні цитування з опер Ріхарда Вагнера «Тан-
гейзер», «Трістан та Ізольда»). 

Партитура включає сольні голоси фортепіано, віолонче-
лі, ударних інструментів, сурми, флейти, кларнета і скрипки, 
наділені характеристиками-образами. Фортепіано, як голов-
ному інструменту, надано найширший діапазон виразності 
емоційних відображень, викладених у різних стильових, 
фактурних, динамічних, тембрових показах. Особливу увагу 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

230 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

приділено стану усамітнення, який підкреслено в медита-
тивних частинах твору. Номери тихих соло для ударних 
інструментів завдяки великим інтервалам пауз передають 
стан повільної дії чи мислення («Даo», «Просто стук» — 
повна темрява). Solo віолончелі і скрипки відображають 
сферу теплих, надихаючих до стану надії (жовтий, золотис-
тий, сіро-зелений, зелений кольори). Голоси духових ін-
струментів передають холодні відтінки: крики птахів 
у флейти; апокаліптичні вісники-заклики в партії сурми 
(помаранчевий, пурпурний, голубий кольори); врівноваже-
ність і деяка відстороненість у темах кларнета (сірий колір). 

У фортепіанній партії балету з’являється нова якість, 
дотепер не характерна для творчості Вікторії Польової — 
віртуозність, етюдність як технічна, піаністична складність. 
Єдиною надшвидкою п’єсою для фортепіано, за думкою 
композиторки1, був лише «Теплий вітер» із циклу «Маргі-
налії». Два етюди для фортепіано (номер чотири «Етюд 
паріння», сріблястий колір, та номер шостий «Етюд Ієри-
хонських сурм», в іншій редакції «Етюд виснаження», по-
маранчевий та червоний кольори) — новий етап творчості 
Вікторії Польової. В авторки він пов’язаний з «містичною» 
моторикою: головний зміст полягає в перетворенні фізич-
ного і надфізичного станів у духовну інстанцію, що нагріва-
ється, спалахує і перетворюється в чисту енергію. Етюд у 
творчості Вікторії Польової — етюд швидкості, який пере-
ходить у понадшвидкість. Головна мета полягає у вимаганні 
від піаніста максимальних технічних можливостей, закли-
кає його до цього. Завершальна п’єса балету «Проповідь 
рибам» також являється етюдом. 

Через теми фортепіано авторка виражає головні думки 
і переживання. Кульмінаційні моменти позначені у партитурі 
завжди закладені в роль фортепіано. Перший фінал циклу 
носить концептуальний зміст у номері сім «Проща» (спочатку 
чорний колір, темно-синій, поступово просвітляється до 
червоного), він характеризує важкий шлях від темряви до 

 
1 З бесіди І. Стародуб із В. Польовою. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 231 

світла. У фактурі це виражено самотніми простукуваннями-
речитаціями з інтервалами довгих пауз-чекань у партії удар-
них інструментів. Шлях розвитку ностальгійних, секундових 
тем у струнних, поступового сходу басового голосу в гармонії 
підхоплюється рівними фортепіанними пасажами в 
до мажорі, які підводять до однієї з головних кульмінацій-
них, величних тем-стверджень. Сoda привносить довгоочі-
куваний момент музичного катарсису. 

Ця п’єса була написана одразу після похорону видат-
ного діяча українського авангардного мистецтва, друга 
композиторки Сергія Проскурні в лютому 2021 року. 

Серед яскравих афектів, що виражають стан сучасного 
митця теперішнього часу в балеті «Дзеркало», стали полярні 
художні образи і сфери: статичні й динамічні; найтихіші й 
найголосніші; найповільніші й надшвидкісні; найлегші й 
надважкі; ключова тема розбитого дзеркала увиразнена 
виконанням glissando fortissimo на струнах рояля. Завер-
шальна п’єса «Проповідь рибам» у до мажорі дарує оптимі-
стичні настрої, але не проголошує завершеності думки Вік-
торії Польової, оскільки немає однозначної, стверджуючої, 
кінцевої крапки. 

Список використаної літератури 

1. Польова В. «Дзеркало» балет. Партитура. 2021. 86 арк. 
2. Шекспір В. Буря // Шекспір В. Комедії і трагікомедії 

/ пер. з англ. ; передм. й прим. О. Алексеєнко, Н. Жлуктенко. Хар-
ків : Фоліо, 2004. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

232 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

ТАРАНЧЕНКО О. Г. 

Національна музична академія України імені П. І. Чайковського; 
кандидат мистецтвознавства, доцент, професор кафедри історії 
української музики та музичної фольклористики (Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0002-8038-8927 

КОМПОЗИТОР АНАТОЛІЙ БУЦЬКИЙ: 
НА ШЛЯХУ ТВОРЕННЯ МОДЕРНОЇ КУЛЬТУРИ 

Дискурс українського модерну — один із притягальних, 
проте ще недостатньо досліджений у музикознавстві останніх 
десятиліть. Спроби визначити його специфіку переконують: 
це явище складне, багатовимірне й неоднорідне. Національно 
означене, воно органічно пов’язане багатьма зв’язками, 
впливами, типологічними перегуками з новітньою європей-
ською культурою 1900–1920-х років, представлене творчістю 
талановитих митців різного масштабу й обдарування. Їхні 
непрості художні пошуки, експерименти, творчі відкриття 
визначили національну специфіку стрімкого розвитку новіт-
ньої української композиторської творчості. В умовах істо-
ричних зламів і соціополітичних катаклізмів, усупереч їм, 
діяльність цих митців сигналізувала про суттєві зміни в мис-
тецькій свідомості і композиторському мисленні тієї епохи в 
Україні. А досягнуті художні результати стали своєрідними 
провісниками дискурсу новітності у творчості майбутніх 
поколінь українських митців, рецептивно відлунюватимуть 
у сучасному постмодерному полі національної культури. 

Цілісне пізнання непростого процесу розгортання мо-
дерної музичної культури важко уявити без яскравої, універ-
сальної постаті Анатолія Буцького (1892–1965). Талановитий 
композитор, самовідданий музикант, педагог, піаніст, один 
із засновників музикознавчої науки в Україні, науковець-
теоретик, організатор музично-освітньої справи, громадський 
діяч — такий неповний перелік сфер його життєтворчості. 
На жаль, нині його спадщина незаслужено забута, а розпоро-
шеність особистого архіву і відсутність рукописних матеріалів 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 233 

(більшість із них втрачені в роки Другої світової війни під 
час блокади Ленінграда, куди А. Буцький переїхав ще 
1925 року на запрошення Б. Асаф’єва) значно утруднюють 
дослідження. Та все ж, зібрані факти, нечисленні архівні 
матеріали, прижиттєві журнальні публікації, спогади сучас-
ників надають можливість реконструювати основні віхи ста-
новлення А. Буцького — модерного митця. Зокрема, періоду 
активної творчої діяльності в Києві протягом другої поло-
вині 1910 — початку 1920-х років. Саме тоді разом із пред-
ставниками молодої генерації талановитих митців — серед 
яких Б. Лятошинський, М. Вериківський, П. Козицький — 
композитор свідомо й беззастережно обрав шлях творення 
новітньої української музичної культури. 

Конкретно-історична епоха, умови, у яких формувався 
митець, визначили його поведінку, спосіб життя, «мистецьку 
філософію». З наявних джерел А. Буцький постає як рене-
сансна особистість, уособлення нового типу музиканта. Чітко 
визначене життєве і творче кредо полягало, за його ж висло-
вом, «у заміні старого ідеалу життя ідеалом новим», сповіду-
вало буття «заповнене працею, діяльністю … по самій своїй 
істоті максимально творче й активне» [Буцький, 1923. С. 14]. 

Серед особистісних чинників, що сприяли успішній 
практичній реалізації цієї програми, варто виокремити його 
виняткове прагнення пізнавати нове не тільки в музиці, а й 
в інших галузях культури і науки (технічних, природничих, 
медицині, психофізіології, хімії, філософії, історії, літературі, 
театрі). Широка ерудиція А. Буцького щораз дивувала його 
сучасників, викликала повагу. Вагоме значення у формуванні 
митця відіграла здобута ним різностороння освіта, а також 
глибока культура, сформована вихованням і традиціями 
родини (його батько — Костянтин Буцький — ветеринарний 
лікар і громадський діяч; мати Олена Вонсовська — видатна 
концертуюча скрипалька, професор, педагог, згодом дирек-
торка музично-драматичної школи імені М. В. Лисенка). 

Дискурс новітності стає важливим «компонентом модер-
ності» життєтворчості митця. У процесі творчого формування 
А. Буцький чутливо реагував на нові художньо-стильові течії 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

234 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

і явища своєї доби, осмислював їх крізь своє індивідуальне 
внутрішнє «я». Він тонко відчув притягальність, вишукану 
красу й музичність модерного стилю, імпресіонізму й сим-
волізму — вони були близькі світовідчуванню українських 
композиторів і посіли значне місце в їхніх пошуках. Камерні 
твори А. Буцького 1916–1923 років — кількісно невелика, 
але показова частина його доробку — розкривають процес 
опанування ним провідних стильових тенденцій свого часу 
до творення універсального стилю. Він розгортався від ім-
пресіонізму й символізму з подальшим рухом до експери-
ментальності, творчого втілення ідей модерного мистецтва 
в їх авангардному вияві у творах наступного періоду. 

Осмислення цих тенденцій у А. Буцького мало свою 
специфіку, було комплексним і ґрунтовним. Такий процес 
поширювався не тільки на його композиторську творчість, а 
й на виконавську практику Буцького-піаніста, утілювався в 
музикознавчих аналітичних дослідженнях музиканта, зокре-
ма в наукових розвідках «Принципи хроматичної гармонії» 
(1914), «Фортепіанні прелюди Дебюссі» (1928) та інших. 
Вони закладали основи молодої української музикознавчої 
науки [Таранченко, 2014, с. 87–88]. 

Широким простором для втілення модерних пошуків 
композитора стала його музично-театральна діяльність. Він 
перебуває на гребені творення нового українського авангардно-
го театру, утіленні реформаторських ідей. Тут А. Буцький від-
крив одну з можливостей для самореалізації, перспектив тво-
рення нової художньо-естетичної реальності. Творча співдруж-
ність із видатними режисерами М. Терещенком, Л. Курбасом 
розкрила нові грані обдарування композитора. Спільно з ними 
А. Буцький упроваджував методи роботи, що свідчили про їх 
належність до інноваційних інтертекстуальних тенденцій, 
спробу опанувати обрії синтетичного мистецтва. Від експе-
риментальної постановки «Перший будинок нового світу» в 
Центростудії (1921, режисер М. Терещенко) до знакової інно-
ваційної вистави «Газ» у театрі «Березіль» (1923, режисер 
Л. Курбас) композитор творив оригінальну музичну стиліс-
тику, нову темброво-звукову систему в музиці до спектаклів. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 235 

Список використаної літератури 

1. Буцкий А. К. Музика в творчості життя // Музика. 1923. 
Ч. 1 С. 14–18. 

2. Таранченко О. Г. Музика у творчості життя. Анатолій 
Буцькой — неординарна особистість, митець, вчений // Науковий 
вісник Національної музичної академії України імені П. І. Чайков-
ського. Вип. 112 : Композитори і музикознавці Київської консерва-
торії (1913–1922 роки) : зб. ст. і матеріалів. Київ, 2014. С. 73–95. 

ТРУСЕНКО С. Г. 

Національна музична академія України імені П. І. Чайковського; 
аспірантка кафедри історії української музики та музичної фольк-
лористики; науковий керівник — М. Д. Копиця, доктор мистецтво-
знавства, професор, завідувач кафедри (Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0002-8629-8607 

ПОЕЗІЯ ЯРОСЛАВА ВЕРЕЩАГІНА: 
ОБРАЗНО-СЕМАНТИЧНИЙ ТА ФОНЕМНО-

СОНОРНИЙ ПАРАЛЕЛІЗМ 

<…> Всі порухи душі, 
Вся музика чуттєва 
Перейдуть у вірші 
У ніч оцю жовтневу. 

(Я. Верещагін1) 

Музична творчість українських композиторів 70–
80-х років ХХ століття характеризується різноманітними 
індивідуальними пошуками. Ярослав Верещагін — один із 
яскравих представників митців цього покоління, його ма-
нера вирізняється витонченою інтелектуальною музичною 
мовою. Своєрідність митця зумовлена тим, що він був не 
лише композитором, а й поетом 

 
1 Вірш-присвята В. Семенкові, написаний у Ворзелі 1990 р. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

236 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

У родинному архіві Я. Верещагіна зберігаються не ви-
дані й не досліджені раніше музичні твори, вірші, листу-
вання, нотатки й замальовки. Безумовно, архівні матеріали 
надають можливість поглибити розуміння творчої особис-
тості автора. У цьому дослідженні зосередимось на поетич-
ній спадщині композитора, адже вона досить цікава і вели-
ка за обсягом — 71 вірш. Поезія Я. Верещагіна не відома 
широкому загалу, лише після його смерті кілька віршів бу-
ли опубліковані в журналі «Українська культура». 

Я. Верещагін був усебічно освіченою особистістю. За 
спогадами друзів, ще в студентські роки він дивував своєю 
обізнаністю, захоплювався поезію, особливо українських 
авторів 1920–1930-х років. Очевидно, він перейняв це від 
батька Романа, який за життя підтримував творчу дружбу з 
численними українськими поетами. Багато музичних творів 
Я. Верещагін написав на слова українських авторів: О. Вовка, 
В. Морданя, В. Поліщука, В. Сосюри, В. Симоненка, 
Д. Павличка, В. Семенка, Б. Чіпа, Н. Гнатюка, Ф. Млинченка 
та інших. Митець також цікавився східною поезією, втілив її 
зразки в камерно-вокальному циклі «Три романси на вірші 
стародавніх корейських поетів». Серед європейських поетів 
його увагу привертали М. Емінеску, Б. Брехт, П. Ельоар, 
Т. Еліот тощо. Відомо, що улюбленим українським поетом 
Я. Верещагіна був П. Тичина, особливо його рання твор-
чість. В архіві композитора зберігається списаний власно-
руч зошит із віршами молодого П. Тичини. Не дивно, що 
стилістично поезія Я. Верещагіна подібна до його творів. 

Поетичну спадщину Я. Верещагіна становить пейзажна, 
медитативно-філософська лірика, лірика спогадів1. Вірші 
відображають суперечливі душевні переживання, породже-
ні нездійсненним прагненням вічного кохання, світлого і 
щасливого буття через буденність, неосяжності віри через 
приречення на вічну зневіру. Автор вправно синтезує 
прийоми символістського, імпресіоністичного й експресіо-
ністичного письма. 

 
1 Використано класифікацію І. Качуровського [2008]. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 237 

Ллємо воду ми в глечик без дна, 
Із сипучих пісків ми будуємо замки, 
Прагнем море спалити дотла, 
Синє небо вмістить у свідомості рамки. 

(22.VI. 1972 р.) 

Важливе місце в поезії Я. Верещагіна належить темі 
проминання й переживання часу. Спостерігається двоїсте 
ставлення до цієї філософської категорії: з одного боку, як 
такого, що швидко минає, а з іншого, — що триває вічно. 
Автор усвідомлює себе смертним, окреслюючи певний від-
різок свого існування в нескінченному кругообігу часу. 

Ці сосни, — щогли бурштинові, 
Вітрильник літа в осінь понесли, 
Зелені крони вгору підвели 
В безодню, там, де хвилі хмар шовкові. 

Мій друже! Налаштуйсь в дорогу. 
Сакви візьми, та й трунок не забудь. 
У перемінах — змінах наша суть, — 
Полишмо вдома радість і тривогу. 

Воістину, не будьмо черницями, 
Тими сліпцями, що ідуть до ями, 
Рушаймо, брате, у бентежну путь! — 
Куди кохання й смуток лиш ведуть, 
У світлу гавань, де мосянж і мед 
Де вічність припиняє лет. 

(Вересень, 1991, Ворзель) 

Поезія митця меланхолійно забарвлена, часто спов-
нена туги. Автор любить зображувати осінню пору й вечір-
ній, сутінковий час доби, які символізують наближення до 
завершення життєвого циклу. 

Для зображення миттєвостей зі свого життя поет до-
бирає не лише образи природи, а й фонемно-сонорні барви, 
підсилюючи цим емоційність поетичного твору. Про спіль-
ність музичних і поетичних виражальних засобів А. Сохор 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

238 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

[1976] зазначає, що вираження «художніх задумів» тісно 
пов’язані з емоціями, їх автор обов’язково ретельно відбирає. 
Саме так працює зі словом Я. Верещагін. Як композитор, 
він використовує особливий, музичний підхід до фонем. 
Відтворюючи звуки листя, трави, поля тощо, він вибудовує 
гармонійні звукосполучення, водночас, граючи повторени-
ми фонемами утворює нові сонорні співзвуччя: 

КРАЄВИД 

Падає листя 
листопадовим падолистом. 
Жовтий, червоний, брунатний 
сніг 
ліг 
до ніг. 
Парасольки. Димарі. 
Сірих хмар гриби. 
Червоний череп’яний дах. 
Осінь 
в моїх, 
твоїх, 
наших 
очах. 

(1971) 

Митець досягає об’ємності поетичного висловлювання, 
синтезуючи в ньому засоби всіх видів мистецтва — звук і 
картину, а утворені внаслідок повторень звукосполучень 
сонорні співзвуччя посилюють емоційність. Так створюється 
своєрідна ілюзія вокального звучання. 

Ще одним музичним виміром, перенесеним на поетич-
не слово, є форма. На рівні окремих фрагментів, строф 
структура віршів наближається до музичних форм: тричас-
тинної репризної, три-п’ятичастинної, рондо. 

Отже, поетичну творчість Я. Верещагіна, за всіма па-
раметрами, можна вважати неосимволістською. Його твор-
чі ідеї перегукуються з поезією Ш. Бодлера, П. Верлена, 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 239 

П. Тичини. Загальна «тональність» віршів Я. Верещагіна — 
відображення трагедії особистості в образах-символах при-
роди, а музичність поетичного слова є одним з особливих 
засобів вираження світобачення поета. 

Список використаної літератури 

1. Качуровський І. В. Генетика і архітектоніка : у 2 кн. Кн. 2. 
Київ : КМ Академія, 2008. С. 224–295. 

2. Сохор А. Музыка // Музыкальная энциклопедия : у 6 т. 
Т. 3 : Корто — Октоль. Москва : Сов. энциклопедия ; Сов. компози-
тор, 1976. С. 730–751. 

3. Чіп Б. М. Попереду йшла музика і вела за собою слово 
// Українська культура. 2003. № 11–12. С. 32–33. 

ХУАНЬ ДАНЬ 

Національна музична академія України імені П. І. Чайковського; 
аспірантка кафедри історії української музики та музичної фольк-
лористики; науковий керівник — О. Г. Таранченко, кандидат 
мистецтвознавства, доцент, професор кафедри (Київ, Україна). 

ORCID ID: https://orcid.org/0000-0003-0586-5153 

ТВОРЧІСТЬ ЛЕЙ ЛЯНА: 
КРОС-КУЛЬТУРНИЙ ФЕНОМЕН 

Лей Лян — американо-китайський композитор «нової 
хвилі», професор музики Каліфорнійського університету в 
Сан-Дієго — посідає одне з провідних місць у сучасній культу-
рі. У цьому переконують його численні відзнаки, нагороди і 
премії, найпрестижніші у світі музики. У 2008 році Лей Лян 
отримав премію Аарона Копленда, 2006 року — премію 
Джорджа Артура Найта від Гарвардського університету, 
2015 — премію Фонду Кусевицького, 2011 — Римську пре-
мію, 2009 року був стипендіатом Гуггенхайма. Крім того, 
2015 року Лей Лян став фіналістом Пулітцера за свій кон-
церт для саксофона з оркестром «Xiaoxiang»; у квітні 
2021 року став лауреатом премії Гравемейєра (Grawemeyer 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

240 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

Award for Music Composition), яку небезпідставно вважають 
Нобелевською премією в галузі музичного мистецтва 
[Varga, 2019]. Серед лауреатів Гравемейєра минулих років 
були П. Булез, К. Пендерецький, В. Лютославський, 
Д. Лігеті, Дж. Адамс, Т. Такеміцу, К. Сааріаго. Цю премію 
Лян отримав за свій Концерт із 15 частин «Тисяча гір, міль-
йон струмків», написаний 2013 року як електронна музика, 
пізніше композитор перетворив його для фортепіано соло і, 
нарешті, — на оркестровий опус, який він порівнює з «ма-
люванням» музики «звуковим пензлем» [Varga, 2019]. 

На створення «Тисячі гір мільйон струмків» надихну-
ли кліматичні зміни та багатопрофільна робота Ляна в ін-
ституті телекомунікацій та інформаційних технологій 
(Qualcomm Institute) Каліфорнійського університету в Сан-
Дієго1, а також традиційний китайський пейзажний живо-
пис тушшю Хуаня Біньхонга, написаний 1953 року. У своїй 
передмові до твору Лей Лян розкриває філософію твору: 
«“Тисяча гір, мільйон струмків” розмірковує про втрату 
ландшафтів культурного й духовного виміру. Робота має 
зберегти й воскресити паралельні ландшафти — як духовні, 
так і фізичні —зберегти місце, частиною якого можемо бути 
ми та наші діти» [Varga, 2019]. 

Лей Лян унікальний феномен крос-культурної пара-
дигми сьогодення. На його композиторський стиль вплинули 
однаково східна й західна культури. Він черпає натхнення 
в китайських традиціях, а його музика становить унікальну 
інтерпретацію китайської культури. Водночас він цінує не-
залежність; спираючись на музичні традиції різних куль-
тур, уникає копіювання поширених музичних ідіом. Лян 
вважає, що як китайський композитор має вийти за межі 
китайської ідентичності. На його думку, мову музики не 
варто ототожнювати з будь-якою окремою культурою. Від-
повідно до його концепції музичної композиції, східні чи 

 
1 У Qualcomm Institute Лян співпрацює з багатьма провідними 

вченими, океанографами, кліматологами, інженерами-робототехніками і 
фахівцями у сфері звуку. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 241 

західні композиційні методи, їх поєднання мають служити 
тільки інструментами. Його музика зосереджена на зображен-
ні внутрішнього сенсу і краси, які виявляються в символіці, 
таких як магма або мазок пензля в китайській каліграфії. 
Знання і розуміння китайської культури становить основу 
його композиційної філософії, проте Лян підкреслює, що 
китайська культура є його джерелом натхнення, але не ви-
значає його як «китайського» композитора: «Я всього лише 
людина і композитор з Китаю» [Lei Liang, 1996, с. 3]. За сло-
вами Юкі Какічі: «Магнетизм Лей Ляна полягає в тому, як 
традиційні елементи стають більш абстрактними, коли вони 
вливаються в західну музику, не надаючи жодного натяку 
на екзотичність, та у власній особистій мові, що породжує 
сублімований світ східного звучання» [Lei Liang]. 

Лей Лян народився 1972 року в китайській провінції 
Тяньцзінь, у родині музикознавців, які досліджували захід-
ні й китайську музичні культури. Мати Ляна, Лянью Цай, — 
музикознавець в Інституті мистецтв Китаю. Вона однією 
з перших дослідила західне й американське музичне мис-
тецтво. Батько, Маочун Лян, — професор музикознавства в 
Пекінській центральній музичній консерваторії, спеціалізу-
ється на історії китайської музики. Переїзд у США відіграв 
величезну роль у композиторській кар’єрі Ляна, під час на-
вчання він повністю змінив свою музичну філософію. Курси, 
пропоновані в консерваторії, не задовольняли прагнення 
композитора-початківця вивчати різні предмети. Коли Лян 
навчався в Музичній консерваторії Нової Англії, він відві-
дував Гарвардський університет, заняття з історії релігії, 
сучасної архітектури, філософії та антропології. Його най-
більше захоплювала бібліотека Інституту Гарварда-
Йенчінга (Harvard-Yenching Institute), у якій зберігається 
одна з унікальних колекцій східних досліджень на Заході. 
Лян згадує: «Перше, що я зробив, як тільки покинув Китай і 
прибув до Америки, — пішов до бібліотеки. Я хотів дізнатися 
якомога більше про те, чого не давав в освіті китайський 
уряд. Є версія його історії для материкового Китаю. Я ж хотів 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

242 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

дізнатися, що казали тайванці, що казали тибетці. А потім я 
зрозумів, що вони багато чому мене не навчили» [Chute, 2011]. 

До вступу Ляна в Гарвардський університет для отри-
мання доктора філософії, його запросили до Гарвардського 
університету як стипендіата Пола і Дейзі Сорос. Там протя-
гом 2002–2004 років він познайомився з багатьма вченими 
з різних галузей. Ці три роки відкрили для нього світ науки, 
сформували дослідницький дух і незалежність думки. Лян 
упевнений, що незалежність і свобода думки й слова завжди 
слід розглядати як основоположні для освіти й культурного 
розвитку. З 2010 року Лян очолює кафедру композиції 
в Каліфорнійському університеті в Сан-Дієго; він популяри-
зує свою філософію нової музики серед студентів. 

Музика Лей Ляна відображає його філософію життя і 
культури. Одним із найважливіших її аспектів є його розу-
міння китайської ідентичності. Лян упевнений, щоб стати 
справжнім композитором, який представляє китайську куль-
туру, треба долати обмеження бути китайцем, зберігати від-
критість і поглинати якомога більше ресурсів з усього світу. 
Композитор вважає, що китайська національність не дає 
йому можливості зрозуміти китайську культуру; тільки на-
вчаючись, людина може пізнати коріння цієї культури. 
З погляду Ляна, традиції, історія та особистий досвід поєд-
нуються для створення різних форм мистецтва. Невизначе-
ність, плинність та суперечності переважають у природі 
всієї культурної еволюції. Він стверджує, що будь-яке конк-
ретне визначення традиції лише посилює небезпеку галь-
мування як індивідуального мислення, так і розвитку неза-
лежної особистості. 

Список використаної літератури 

1. Chute J. Touched by tragedy at Tiananmen Square. In creating 
his music, Lei Liang still draws on what he saw // The San Diego Union-
Tribune, 2011. April 8. URL: https://www.sandiegouniontribune.com 
/sdut-ucsd-lei-liang-2011apr08-htmlstory.html (accessed: 30.08.2021). 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 243 

2. Lei Liang. About Being Chinese // Sonus : A Journal of In-
vestigations into Global Musical Possibilities. 1996. Vol. 17. No. 1. 
P. 3–5. 

3. Lei Liang. Composer. Press. Reviews // Оfficial website. URL: 
https://sites.google.com/site/leiliangcomposer2/media/press?authuser=0 
(accessed: 12.08.2021). 

4. Lei Liang. Program Note «A Thousand Mountains, A Million 
Streams for orchestra». Winner of the 2021 University of Louisville 
Grawemeyer Award for Music Composition. URL: 
https://www.eamdc.com/psny/composers/lei-liang/works/a-thousand-
mountains-a-million-streams-2/ (accessed: 25.08.2021). 

5. Varga G. Climate-change-inspired concerto wins $100.000 
award for composer Lei Liang // Los Angeles Times. 2019. December 3. 
URL: https://www.latimes.com/entertainment-arts/story/2019-12-
03/uc-san-diego-professor-lei-liang-wins-classical-musics-top-honor-
with-climate-change-inspired-orchestral (accessed: 5.09.2021). 

ЦЗЯЦІ ЖЕНЬ 

Львівська національна музична академія імені М. В. Лисенка; 
аспірантка кафедри теорії музики; науковий керівник — 
І. Я. Зінків, доктор мистецтвознавства, професор (Львів, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0002-0165-102X 

РОЗВИТОК ВИКОНАВСЬКО-КОМПОЗИТОРСЬКОГО 

МИСТЕЦТВА ГРИ НА КИТАЙСЬКИХ ЦИМБАЛАХ 

ЯНЦИНЬ У ХХ СТОЛІТТІ 

Китайська цивілізація збагачувала свою музично-
інструментальну культуру шляхом тривалих культурних 
контактів з іншими народами Сходу. Цимбали янцинь (до-
слівно — «чужоземний інструмент») з’явились у Китаї в 
епоху правління династії Мін (XIV–XVII ст.). Є припущен-
ня, що вихідним прототипом янциня були перські цимбали 
сантур. Спочатку інструмент був сприйнятий і розповсю-
джувався лише в південній провінції Китаю Гуандун під 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

244 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

назвою дацинь, що означає «струнний інструмент, по якому 
вдаряють паличками». Його використовували як акомпа-
нуючий в невеликих оркестрах і ансамблях під час вико-
нання драматизованого епосу в стилі шо-чан, а також у ре-
гіональних різновидах китайської опери. Узявши за основу 
чужоземний інструмент, китайські музичні майстри конс-
труктивно видозмінили його відповідно до своєї національ-
ної традиції. За специфічну форму, що нагадує метелика, 
новий інструмент отримав назву худецинь (худе — дослівно 
означає «метелик»), однак внаслідок численних реконстру-
кцій і модифікацій до початку ХХ ст. ця форма інструмента 
вийшла з ужитку. Від XVIIІ ст. цимбали янцинь поступово 
поширилися спочатку в північних провінціях, а згодом — на 
всій території Китаю. 

На початку ХХ ст. янцинь став одним з основних ін-
струментів, супровідних до співу, і обов’язковою складовою 
китайських народних ансамблів різних регіональних тра-
дицій. Відомий музичний діяч провінції Сичуань Лі Децай 
(1903–1982), замолоду засвоївши практику мандрівних на-
родно-професійних музикантів, у 1930-х роках уперше ство-
рив збірник обробок народних вокально-інструментальних 
та інструментальних творів для янциня-соло. Серед них 
найбільш відомими є інструментальні композиції «Мільйон 
війська на Півдні», «Радісна сцена» і «Команда генерала». 

Першим народно-професійним виконавцем і компо-
зитором, який почав створювати авторську музику для ян-
циня, був Ян Лаопай (1850–1930) із провінції Гундун. Найві-
доміші його твори — «Грім під час посухи» та «Куртина во-
доспаду». Останній твір є обробкою давньої китайської на-
родної мелодії. Протягом 1920–1930 років твори Ян Лаопая 
були дуже популярними в Китаї, вони репрезентували нову 
епоху. У першій половині ХХ ст. багато китайських компо-
зиторів починають здобувати музичну освіту в Західній Єв-
ропі, що вплинуло на пристосування творів китайської на-
родної музики до європейської системи мажоро-мінору. 
Одним із найвідоміших професійних композиторів першої 
половини ХХ ст. був Не Ер, який писав музику для янциня. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 245 

Серед його творів — сюїти для янциня-соло «Танець золотої 
змії» та «Весняне озеро». 

Починаючи з 1950-х років, янцинь набув статусу ака-
демічного народного інструмента, який професійні компо-
зитори почали використовували як сольний. У цей період 
Чжан Баохен, видатний виконавець на янцині, уперше в 
Китаї відкрив клас викладання на цьому інструменті в 
Шанхайській консерваторії. Він створив перший професій-
ний ансамбль «Камерна янциньна музика», що виконував 
не тільки традиційну китайську музику, а й перекладення 
творів європейських композиторів. У 1950 році Чжан Баохен 
написав перший концерт для янциня «Річка Феньхе», а зго-
дом — ще кілька концертів і п’єс для янциня в супроводі 
європейського симфонічного оркестру та оркестру китайських 
народних інструментів. Це були перші зразки професійної 
музики для янциня. 

Значний внесок у розвиток китайського композиторсько-
виконавського мистецтва гри на янцині здійснив Сян Цзу 
Хуа. Найвідоміші його твори для янциня були створені про-
тягом 1970–1980-х років, серед них — програмні поеми «Ріка 
Цюйюаня», «Наречена Чжао Чуна», «Пастух Су У», конце-
ртні п’єси «Лін Чун біжить уночі» та «Зелений бамбуковий 
ліс». У 1981 році Сян Цзу Хуа створив масштабну компози-
цію для янциня в супроводі симфонічного оркестру під на-
звою «Симфонічна поема Шанхайської протоки». Компози-
тор був заступником голови Міжнародного товариства цим-
балістів, учасником міжнародних конгресів цимбалістів у 
багатьох країнах Європи — Чехії, Німеччині, Білорусі. Він — 
представник першого покоління віртуозів-виконавців на 
янцині, автор майже 100 творів і засновником школи викона-
вців на янцині. У 1991 році Сян Цзу Хуа запросили взяти уч-
асть у Світовій Першій генеральній асамблеї цимбалістів. 

Іншим всесвітньо відомим композитором і виконав-
цем, професором Центральної Пекінської академії музики є 
Хуан Хе, який здійснив переклад для янциня відомої китай-
ської композиції, оригінал якої був створений для вокального 
ансамблю під назвою «Жовта ріка». Крім цієї композиції, 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

246 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

він здійснив обробку народної пісні Західного Китаю «Хуан 
Ту Цін», у якій використав елементи західнокитайського 
фольклору. 

Твори китайських композиторів для янциня, написані 
у ХХ ст., можна розподілити на такі типи: 

а) обробки автентичного фольклорного матеріалу на 
основі пісенно-танцювальних зразків та інструментальних 
награвань у перекладеннях професійних композиторів; 

б) твори великої форми, адаптовані з професійного 
репертуару, призначеного для інших інструментів; 

в) оригінальні авторські п’єси за участі янциня; 
г) оригінальні авторські твори для янциня соло. 
Виконавсько-композиторське мистецтво гри на ки-

тайських цимбалах янцинь активно розвивають молоді ки-
тайські виконавці в перші десятиліття ХХІ ст. 

Список використаної літератури 

1. ijkl mn��op�qrs 

//l����)(tu)��. +,, 2000 vl97–101 �. Дань Хунлун. 

Стрій и звукофонеми янциня // Журнал Китайської консерваторії. 
Додатковий випуск. Китай. 2000. № 4, C. 97–101. 

2. wx�. y����z“F{”|} // ����)��. 

1086 v 01~ 4–15 �. Ван Аньго. Нариси про китайську музику 

«Нової хвилі» // Китайське музикознавство. 1986. № 1. С. 4–15. 

3. w�l��������z�F��mnz��120

����)I0����B02008 v023 �0Ван Се. «Фенікс» 

і розвиток творів для янциня в Новому віці : дипломна робота … 
магістра музичного мистецтва / Центральна консерваторія. Пекін, 
2008. 23 с. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 247 

ШАМАЄВА К. І. 

Національна музична академія України імені П. І. Чайковського; 
доктор мистецтвознавства, професор, професор кафедри загаль-
ного і спеціалізованого фортепіано (Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0002-1869-5029 

«24 ДИТЯЧІ П’ЄСИ ДЛЯ ФОРТЕПІАНО» 
ВІКТОРА КОСЕНКА В КОНТЕКСТІ 

ЄВРОПЕЙСЬКОЇ КУЛЬТУРИ 

Цей твір композитор написав для дітей. Крім техніч-
ного завдання — навчити учня належної техніки виконан-
ня,— він є засобом пізнання за допомогою музики навко-
лишнього світу, краси й різнобарвності природи, безмежно-
сті людських почуттів. 

Дидактична спрямованість (набути навичок гри на ін-
струменті, співу, підготувати до професії) збагатилась вихов-
ними завданнями — зосередити увагу на внутрішньому житті 
дитини (бажаннях, фантазіях, уявленнях, радощах, смутку), 
викликати зацікавлення навколишнім світом. 

Роберт Шуман написав для своїх дітей збірку художніх 
мініатюр «Альбом для юнацтва» (43 п’єси). Вихованням 
дітей опікувалась мати, Клара Шуман. Ця збірка свідчить 
про тогочасний музичний побут німецької родини, у якій 
звучали народні пісні, хорали, музика сучасних композито-
рів. В «Альбомі» відтворено навколишній світ у сприйнятті 
дитини: природа — весна зима; люди — селяни, мисливці, 
женці, «Бідний сирота», дитячі забави. «Альбом» — посіб-
ник у навчанні гри на інструменті, у якому, починаючи з 
повільних до-мажорних п’єс у квінтовому викладі, поступо-
во ускладнюється фактура, замінюються темпи, багатшими 
стають гармонія, ритміка, текст збагачується елементами 
поліфонії. Естетична краса, духовне наповнення, навчаль-
но-методична послідовність сприяли тому, що «Альбом» 
завжди актуальний у світовій музичній педагогіці. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

248 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

«Дитячий альбом» П. І. Чайковського — це лірична 
оповідь у невеличких 24 частинах-п’єсах про звичайний 
день маленької людини в колі родини, близьких, у сповне-
ному добра й тепла поміщицькому маєтку в рідному краї. 
Між вранішньою і вечірньою молитвами ціле життя — забави, 
радість спілкування з «Мамою», «Бабусині казки», біль через 
«Хворобу ляльки», веселі танці, ознайомлення з далекими 
країнами, цікаве буття за брамою садиби — пісні, «Шарман-
щик». Захоплююча музика, простота висловлювання, гли-
бина змісту «Дитячого альбому» приваблює всіх — від юно-
го музиканта до літнього віртуоза-митця. І всіх вона вчить 
мудрості й людяності. 

«24 дитячі п’єси» Віктора Косенка написані для дітей і 
про дітей нової епохи, про їх спілкування з навколишнім 
світом — природа, забави, захоплююча народна пісня, дитячі 
фантазії, мамина колискова, казки, а ще життя в колекти-
ві — піонерські збори з піснями, походи, ігри в будьонівців. 
Говорячи про свій збірник, В. Косенко згадував аналогічні 
твори Р. Шумана і П. Чайковського. Їх естетичний підхід, 
духовна спрямованість набули продовження у збірці 
В. Косенка. Принциповою новацією його внеску в репертуар 
музики для дітей є запровадження у практику гри на фор-
тепіано 24 тональностей, розташованих за квінтовим колом, 
чого, побоюючись незручностей, зазвичай уникали компо-
зитори. Це давало змогу рівноправно використовувати всі 
можливості чорно-білої клавіатури. До такого нововведення 
міг дійти тільки композитор, який володіє довершеною 
піаністичною технікою. Широта завдань «24 дитячих п’єс» 
як педагогічного репертуару (набуття технічних навичок, 
кантиленна гра, постійні поліфонічні вкраплення, різнома-
нітність образів) зближує їх з «Альбомом для юнацтва» 
Р. Шумана. Психологічна глибина споріднює твір В. Косенка 
з «Дитячим альбомом» П. Чайковського. Яскравим доказом 
цього є порівняння п’єси «Не хочуть купити ведмедика» з 
«Хворобою ляльки». Кожен із цих творів сприймається як 
психологічний центр збірок. У кожному тришарова фактура 
з елементами поліфонії, у кожному змальовано пригнічений 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 249 

душевний стан дитини — болісне співчуття і настирливе 
нарікання на недосяжність бажаного. Емоційний негатив 
у кожному випадку долається завдяки появі нової іграшки — 
ляльки й ведмедика. Головним є інтонаційна подібність 
проникливої мелодії, що тонами спускається від квінтового 
до головного тону. У творі В. Косенка вона ритмічно змінена. 

«24 п’єси» В. Косенка — оригінальна збірка мініатюр, 
національно виразна, написана сучасною музичною мовою 
відповідно до вимог свого часу. Твір збагатив загальнолюд-
ську скарбницю дитячої музики. 

Список використаної літератури 

1. Вознесенская Е. «24 детские пьесы для фортепиано» 
В. Косенко: традиции и новаторство (из опыта работы над неко-
торыми из них) // Віктор Косенко, його доба і культура 
ХХІ століття : зб. матеріалів І Наук.-практ. конф., присвяченої 
80-річчю створення Музею-квартири В. С. Косенка. Київ, 2020. 
С. 91–101. 

2. Довженко В. Д. В. С. Косенко : нарис. Київ : Мистецтво, 
1949. 140 с. 

3. Довженко В. Д. 24 дитячі п’єси для фортепіано В. Косенка 
// Радянська музика. 1938. № 5. С. 37–38. 

4. Олійник О. С. Фортепіанна творчість В. С. Косенка. Ки-
їв : Наук. думка, 1977. 152 с. 

5. Шелестова Є. О. Цикл «24 дитячі п’єси для фортепіано» 
В. Косенка в репертуарі юних піаністів // Віктор Косенко, його 
доба і культура ХХІ століття : зб. матеріалів І Наук.-практ. конф., 
присвяченої 80-річчю створення Музею-квартири В. С. Косенка. 
Київ, 2020. С. 102–106. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

250 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

ШАМОНІН О. Г. 

Національна академія мистецтв України; науковий співро-
бітник відділу науково-координаційної діяльності та інформації 
(Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0002-4042-7493 

МУЗИЧНІ ВІДКРИТТЯ ІГОРЯ БЛАЖКОВА 

Ігор Іванович Блажков — народний артист України, 
визначний український диригент, випускник Київської кон-
серваторії, перший виконавець багатьох сучасних творів, 
дослідник старовинних партитур. Він увійшов в українське 
музичне мистецтво на межі 50–60-х років минулого століття, 
коли атмосфера мистецького життя в суцільно заблокова-
ній країні після тривалих десятиліть заборон буквально 
наповнювалась відчуттям свободи. Його справедливо вва-
жають лідером групи молодих музикантів так званого київ-
ського авангарду. Для багатьох шанувальників сучасної 
академічної музики ім’я І. Блажкова асоціюється насампе-
ред із митцем, який уперше відкрив широкому слухачеві 
партитури сучасних композиторів, зокрема українських. 
Серед них — твори Л. Грабовського, В. Загорцева, В. Бібіка, 
В. Годзяцького. В. Сильвестрова. І. Блажков був одним із 
перших серед тих, хто підтримав цих талановитих митців. 

У ті роки І. Блажков привернув увагу музичної гро-
мадськості і як невтомний популяризатор старовинної му-
зики, першовідкривач і пропагандист маловідомих творів 
епохи Бароко. Ця ентузіастична праця розгорнулась на кілька 
десятиліть, вона проходила кілька етапів. Перший пов’язаний 
із призначенням І. Блажкова художнім керівником Київсько-
го камерного оркестру (1963). Відтоді творчі інтереси дири-
гента дедалі більше занурювались у глибину століть, адже 
за своїм складом камерний ансамбль ідеально відповідав 
музиці тієї доби. У процесі роботи виник задум унікального 
концертного циклу, метою якого було виконання переважно 
маловідомих партитур старовинних майстрів. Різні за тема-
тичним спрямуванням, ці концерти завжди були позначені 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 251 

духом першовідкриття. Їм передувала копітка джерелознав-
ча праця І. Блажкова в архівах, бібліотеках i нотних зібран-
нях Києва, Москви, Петербурга, а також у зарубіжних архів-
них фондах. Поруч із пошуками нотних матеріалів митець 
здійснював не менш напружену текстологічну й редакторську 
роботу. Адже знайдені ноти часто були переписані копіїстами. 
Їх треба було реставрувати, виправити можливі помилки. 
Натхненна праця музиканта й ентузіаста-дослідника вина-
городжувалась відкриттям справжніх шедеврів. Так, під час 
роботи в бібліотеці імені С. Є. Салтикова-Щедріна в Петер-
бурзі І. Блажков натрапив на книжку «Музичні рукописи 
Британського музею», датовану 1914 роком. У ній зазнача-
лось, що в Лондоні, в архіві Британського музею зберігаються 
ноти опери визначного українського композитора кінця 
XVIII ст. Дмитра Бортнянського «Алкід». І. Блажкову вдалось 
отримати мікрофільм цього рукопису. У фондах Паризької 
національної бібліотеки він отримав також мікрофільми ма-
ловідомих духовних творів Д. Бортнянського. 

Наступний етап розпочинається від 1980-х років, коли 
І. Блажков очолює оркестр «Перпетуум мобiле» — спеціально 
створений колектив для виконання маловідомих старовин-
них і сучасних творів. Майже перед кожним концертом ди-
ригент поставав перед публікою як натхненний лектор-
дослідник, просвітитель. У лаконічному вступному слові він 
влучними штрихами окреслював особливості епохи, розпо-
відав присутнім про творчість композиторів, музика яких 
мала прозвучати в концерті. Серед них — старовинні майстри 
Ф. Дуранте, А. Кореллі, Ж. Ф. Рамо, М. А. Шарпантьє, а також 
композитори ХХ століття, зокрема, М. Каретников, 
А. Волконський та інші. 

Усвідомлення необхідності ознайомити якомога ширшу 
аудиторію із цими скарбами світового мистецтва, спонука-
ли І. Блажкова розгорнути просвітницьку діяльність на 
Українському радіо. Він активно співпрацював із музичною 
редакцією радіо. У середині 1990-х років спільно з автором цих 
рядків було підготовлено масштабну циклову радіопрограму 
«Музичні відкриття», яка мала великий успіх у слухачів. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

252 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

Музичне радіомовлення є поліфункціональним. Воно 
передбачає кілька функцій: естетичну, просвітницьку, фонову, 
рекреативну тощо. На тлі тогочасних освітньо-популярних 
передач цикл «Музичні відкриття» за участю І. Блажкова 
виконував одразу кілька завдань. Сама назва циклу увібра-
ла багатозначність і смислову глибину програмної мети. 
І. Блажков ретельно готувався до кожної передачі, виявля-
ючи щоразу ерудованість у найрізноманітніших стилях. 
Програми охоплювали музику різних епох — від Бароко до 
сьогодення. Було спеціально зроблено десятки трансляцій-
них концертних записів для радіопередач цього циклу. Їх 
доповнювали музичні твори з фондів радіо, а також з осо-
бистого архіву диригента. 

Симптоматично, що запис першої програми радіоциклу 
відбувся в Державному архіві-музеї літератури і мистецтва 
України, де тоді зберігались ноти Берлінської співочої ака-
демії. Цей архів, відомий більше як «архів Баха», опинився 
в Києві після Другої світової війни. Тут зберігались рідкісні 
видання старовинних нот, зокрема, твори синів Й. С. Баха, 
композиторів братів Карла Генріха і Йоганна Готліба Граунів, 
італійських авторів Джованні Перголезі, Ніколо Йомеллі, 
Алессандро Скарлатті та багатьох інших. Партитури Берлін-
ської співочої академії тривалий час були джерелом конце-
ртних програм музиканта1. 

Окрема сторінка плідної співпраці І. Блажкова із Ук-
раїнським радіо — його записи рідкісних творів до фондів 
Українського радіо. Саме завдяки І. Блажкову до фонду було 
записано такі твори, як «Прийдіть, о сини мистецтва» 
Г. Перселла, симфонії К. Ф. Е. Баха, твір Д. Каріссімі «Єфта». 
Свого часу, очолюючи Національний симфонічний оркестр 
України, І. Блажков підготував численні концертні програми, 
що складалися з музики епохи романтизму, а також ХХ ст. 

 
1 У 2001 році колекцію унікальних нот було повернуто до Німеч-

чини. Але І. Блажков устиг підготувати кілька концертних програм на 
основі матеріалів Берлінської співочої академії, а також зробити кілька 
записів до фондів Українського радіо. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 253 

Відзначимо виконання і запис до фондів творів зовсім забу-
того на той час композитора Федора Якименка. І. Блажков 
був ініціатором запису з оркестром Українського радіо першої 
редакції славнозвісної симфонії № 3 Бориса Лятошинського. 

В одному з інтерв’ю у відповідь на запитання чому 
І. Блажков найчастіше включає до свого репертуару мало-
відомі, або зовсім невідомі твори митець зазначив: «Біль-
шість музикантів виконують часто одні й ті ж твори. Водно-
час залишається осторонь безліч прекрасних композицій, 
шедеврів. Але, здається, краще виконати той твір, який ніхто 
не знає. Така, напевно, у мене місія»1. Так, «Музичні відкрит-
тя» Ігоря Блажкова ще раз переконують: кожний таланови-
тий митець має свою місію у творчості, яку він обирає лише 
одного разу і залишається відданим їй на все життя. Для 
диригента І. Блажкова — це наполегливий пошук невідо-
мих і призабутих шедеврів, невпинна праця в ім’я Музики, 
Культури, сили і краси людського духу. 

ШЕСТЕРЕНКО І. В. 

Національна музична академія України імені П. І. Чайковського; 
кандидат мистецтвознавства, доцент, професор кафедри загального 
та спеціалізованого фортепіано (Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0002-1694-0350 

СИНЕРГІЯ ТВОРЧОЇ СПАДЩИНИ 

ВІТАЛІЯ КИРЕЙКА: ДО 95-РІЧЧЯ 
ВІД ДНЯ НАРОДЖЕННЯ 

Чим більше часу минає з моменту відходу митця в іс-
торичний вимір життя, тим більшого значення й цінності 
для наступних поколінь набуває його творча спадщина, усві-
домлюється важливість донесення спогадів про ті події, 
свідком яких довелось бути. 

 
1 З інтерв’ю Ігоря Блажкова Олександру Шамоніну // Особистий 

архів О. Г. Шамоніна. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

254 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

23 грудня цього року музична громадськість України 
відзначатиме 95-річчя від дня народження Віталія Дмитрови-
ча Кирейка (1926–2016). У великому залі Національної спіл-
ки композиторів України прозвучать фортепіанні, вокальні 
й інструментальні твори митця, адже його творчий доробок 
потребує подальшої актуалізації і публікації, бо переважна 
більшість опусів усе ще залишаються рукописними, вони 
передані родиною Кирейків на зберігання в архів Національ-
ної музичної академії України імені П. І. Чайковського. 

Творчий і життєвий шлях композитора розглянуто в кан-
дидатській дисертації автора цієї статті, навчально-методич-
ному посібнику «Творчість Віталія Кирейка в курсі історії ук-
раїнської музики» і статтях. Нещодавно відбувся захист кан-
дидатської дисертації режисерки-постановниці його «У неді-
лю рано…» Шиленко Лади Анатоліївни на тему: «Оперна тво-
рчість Віталія Кирейка у режисерських сценічних утіленнях»1. 

Вважаємо за необхідне розглянути питання синергії 
його творчого доробку. В. Кирейко написав 299 опусів му-
зичних творів, більше 30 критичних і публіцистичних ста-
тей, опублікованих у музикознавчих і періодичних видан-
нях України; захистив кандидатську дисертацію на тему: 
«Обробки українських народних пісень для голосу з супро-
водом фортепіано радянських композиторів»2. 

В. Кирейко був всебічно обдарованим: змалку до 
останніх днів життя писав музичні твори, тому що без цього 
не міг жити, добре малював, писав вірші й лібрето (до опер 
«Лісова пісня» і «Марко в пеклі»), тексти для романсів 
і хорів, а також перекладав з німецької (поезії Й. Гете), іспан-
ської (А. Мачадо), чеської (К. Гавлічки-Боровського), біло-
руської (М. Танка). Протягом 1949–1988 років викладав 

 
1 Шиленко Л. А. Оперна творчість Віталія Кирейка у режисерських 

сценічних утіленнях : дис. … канд. мистецтвознавства : 17.00.03 Муз. мис-
тецтво / Сумський держ. пед ун-т ім. А. С. Макаренка, Суми, 2021. 208 с. 

2 Кирейко В. Д. Обробки українських народних пісень для голосу 
з супроводом фортепіано радянських композиторів : лис. … канд. мис-
тецтвознавства : 17.00.02 Муз. мистецтво. Київ, 1953. 128 с. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 255 

у Київській державній консерваторії (нині Національна музи-
чна академія України) імені П. І. Чайковського теоретичні 
дисципліни (сольфеджіо, гармонію, інструментування, аналіз 
музичних творів) та композицію, формуючи у своїх студен-
тів не тільки високу професійну майстерність, а й бездоган-
ний музичний смак, багатогранну мистецьку ерудицію. 

Композитор вражав своїм високим інтелектуалізмом, 
енциклопедичними знаннями, зокрема з історії, української 
і світової літератури, поезії, мистецтва, математики, як і 
володінням іноземними мовами: німецькою, французькою, 
італійською, чеською, польською, іспанською, англійською. 
Йому властиві фантастична працьовитість і творча продук-
тивність, надзвичайна скромність, інтелігентність, поряд-
ність, чесність, а водночас — і принциповість. 

Можна стверджувати, що особистості В. Кирейка влас-
тива специфічна синергія (від грецького synergos — спільно 
діючий), тобто сумарне поєднання і взаємодія різних ком-
понентів, що посилювало дію кожного з них. Так, його ху-
дожньо-образне мислення виявлялось у застосуванні яск-
равих засобів поетичної і музичної виразності для втілення 
високих почуттів і глибоких емоцій, філософських узагаль-
нень. Найяскравіше синергія постає в музично-сценічній 
творчості композитора, зокрема в п’яти операх різних жанрів: 
феєрії «Лісова пісня» (1957, за драмою Лесі Українки), роман-
тичній «У не ділю рано…» (1965, за повістю О. Кобилянської), 
сатиричній феєрії «Марко в пеклі» (1966, за п’єсою 
І. Кочерги), камерно-комічній «Вернісаж на ярмарку» (1985, 
за повістю Г. Квітки-Основ’яненка) та в останній, історичній 
опері-драмі «Бояриня» (2003, за драмою Лесі Українки). 
Композитор майстерно розвиває контрастні драматургічні 
лінії, що розкривають події, а також характеристики персона-
жів, змальовуючи їхній внутрішній світ, почуття і пережи-
вання, виправдовуючи або висміюючи їхні вчинки. Велику 
роль відіграє колористичний, або, залежно від ситуації, аске-
тичний оркестровий супровід: він доповнює вокальні образи 
дійових осіб, показуючи іноді суперечності поведінки і си-
туації, а також різноплановість характеристик своїх героїв. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

256 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

Синергія яскраво помітна і в усіх інших жанрах творчос-
ті В. Кирейка. Так, у симфоніях, симфонічних поемах, сюїтах, 
увертюрах зримо постають розвиток і боротьба контрастних 
романтичних образів, що символізують різні світи. В інстру-
ментальній музиці, фортепіанній зокрема, виявляється само-
бутність, емоційна щирість, національний характер і образ-
ність, розкривається внутрішній зміст, творча думка. 

Синергія властива і вокальним та хоровим опусам мит-
ця. Мелодизм пронизує його твори інтонаціями українських 
фольклорних джерел. Фортепіанний супровід у них має та-
ке ж смислове навантаження, як і вокальна партія: нерідко 
він доповнює і розкриває внутрішній підтекст співаного 
слова, колористично ілюструє його або відображає авторське 
ставлення до оспіваних подій. 

Отже, Віталій Кирейко створив оригінальну стильову 
систему і музичну мову, що синтезує інтонації української 
пісенності з досягненнями європейської музики, позначену 
мелодичним і ладово-гармонічним розмаїттям. 

У творчій спадщині Віталія Дмитровича Кирейка по-
єднуються кілька різних складових, утворюючи внутрішню 
цілісність, що відкриває нові грані його творчості, яка на-
дихає своїм прикладом інших. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 257 

ШУМІЛІНА О. А. 

Львівська національна музична академія імені М. В. Лисенка; 
доктор мистецтвознавства, доцент, професор кафедри теорії музики 
(Львів, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0002-2615-1208 

ХТО ТАКИЙ СИНЬЙОР BERESCIOLLO? 

Тема і зміст цієї доповіді інспіровані двома взаємо-
пов’язаними подіями: 

1) сенсаційною, широко розпіареною в медійному 
просторі прем’єрою двох новознайдених симфоній Максима 
Березовського, що відбулася 31 грудня 2020 року в Андріїв-
ській церкві м. Києва, щойно відкритій після реставрації; 

2) публічною презентацією видання і компакт-диску 
«Три симфонії Максима Березовського», здійсненного кош-
тами Українського культурного фонду (17 жовтня 2021 року, 
приміщення Українського дому, м. Київ). 

Організатором першої події став відомий український 
диригент Кирило Карабиць, який виявив ноти двох симфоній 
і підготував їх прем’єрне виконання з оркестром «Київська 
камерата». Другу подію організував Богдан Кривопуст — 
автор поданого в Український культурний фонд від Київської 
організації Національної спілки композиторів України проєк-
ту видання трьох симфоній Максима Березовського. Видавни-
ча заявка була подана і розглянута невдовзі після презента-
ції, а далі проєкт підтримали й профінансували. 

У жодному з матеріалів, які публікувались в українських 
інформаційних ресурсах до і після прем’єрного виконання, 
не порушувалось питання авторства двох віднайдених сим-
фоній, хоча до журналістів долучилися відомі представниці 
львівської музикознавчої спільноти Аделіна Єфіменко [2020] 
і Любов Кияновська [2021], які опублікували блискавично 
підготовлені критичні матеріали. Фактично, ці твори оголоси-
ли симфоніями Максима Березовського, повіривши слову ав-



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

258 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

торитетного диригента, і це сталося без попереднього науко-
вого обговорення питання їх авторства, хоча воно було вкрай 
потрібним. Справа в тому, що нотний текст обох симфоній 
узято з паризького друкованого видання 1760 року, у якому 
їх автором вказано не Максима Березовського, а синьйора 
Beresciollo (в українській транскрипції — Бересчолло). У цьому 
можна переконатися, адже ноти цих творів розміщено у віль-
ному доступі — на сайті Національної бібліотеки Франції. 

Слід нагадати, що М. Березовському 1760 року виповни-
лось 15 років, на той час він професійно займався оперним 
співом, а не написанням симфоній, надалі його прізвище 
ніколи не змінювалось настільки радикально. 

Звідки ж постала інформація про авторство україн-
ського митця? 

Організатори прем’єри (а за ними — і презентації) ви-
значили авторство обох симфоній за матеріалами статті 
Лариси Івченко «Таємниця симфонії синьйора Березейолло» 
[Івченко, 1996]. Ця стаття опублікована 1996 року, у ній ідеться 
про одну із симфоній синьйора Beresciollo, ноти якої зберіга-
ються в колекцій Розумовських. Авторка висловила припу-
щення, що Березовський міг написати цей твір, але для цього 
він мав раніше народитися… Аргумент не дуже переконливий, 
однак і того було цілком достатньо, щоб через 25 років, не 
беручи до уваги результатів нових досліджень життєтвор-
чості митця, оголосити Beresciollo Березовським, а симфонії 
Beresciollo — симфоніями Березовського, і вкотре закликати 
до перегляду дати народження Березовського: «Якщо 1760-й, 
виписаний на паризьких партитурах, — не механічна помил-
ка, то дослідникам доведеться дуже серйозно зайнятись уточ-
ненням дати народження композитора» [Кияновська, 2021]. 

Організатори концерту-презентації в особистих розмо-
вах з авторкою цього матеріалу надали кілька додаткових 
аргументів, які, на їхню думку, підтверджують авторство 
М. Березовського: 

1) відсутність метрики про народження М. Березовського 
(отже, він міг народитися раніше); 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 259 

2) наявність нот однієї із симфоній синьйора Beresciollo 
в колекції Розумовських (можливо, К. Розумовському на-
лежав примірник твору його музиканта); 

3) подібність обох симфоній до так званої італійської 
симфонії Березовського (тобто всі три симфонії написав 
один автор); 

4) наявність слов’янської теми у тріо третьої частини 
симфонії G-dur (означає, що симфонію написав хтось з ук-
раїнців); 

5) відсутність інформації про композитора Beresciollo. 
Усі ці аргументи (і навіть останній!) досить легко 

спростувати. 
1. Аргумент про більш ранню дату народження Березов-

ського спростовується тим, що є відомості з інших прижит-
тєвих документальних джерел, згідно з якими в рік публікації 
симфоній Beresciollo Березовський служив на посаді оперного 
співака при Малому імператорському дворі в Оранієнбаумі, 
виходив на сцену в італійських операх і мав педагога з вока-
лу — італійську співачку-сопраністку Нунціату Гарані 
(Nunziata Garani). Вік Березовського легко з’ясувати, якщо 
дізнатися, для якого голосу були написані співані ним партії. 
За тогочасною традицією, голоси зазначали в оперних лібре-
то. Ознайомлення з лібрето опер, у яких співав Березовський, 
доводить, що його партії були написані для високого чолові-
чого голосу. За відсутності в оперній трупі співаків-кастратів, 
такі партії виконували жінки або підлітки. Це означає, що в 
рік видання симфоній Beresciollo Березовський був підлітком 
і загальновизнана дата народження Березовського є правиль-
ною. Компонуванням інструментальної музики в той час він 
не займався, оскільки це не входило в його службові обов’язки 
і потребувало додаткового професійного вишколу. 

2. Наявність однієї з двох симфоній синьйора Beresciollo 
в колекції Розумовських пояснюється тим, що граф Кирило 
Розумовський купив ці ноти для своєї капели. 

3. Подібність симфоній Beresciollo до симфонії С-dur 
Максима Березовського приводять до необхідності з’ясувати 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

260 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

питання стилю інструментальної музики середини ХVІІІ ст. 
і хронологічного й регіонального поширення його меж. 

Симфонії Beresciollo репрезентують стиль композито-
рів Мангаймської школи періоду Яна Стаміця (1717–1757), 
який дослідники визначають як ранній Мангайм, або пер-
ший мангаймський період. Одна з новацій засновника ман-
гаймського оркестру Я. Стаміця полягала в намаганні пере-
творити тричастинну оперну симфонію на самостійний твір, 
призначений для інструментальної капели. Для цього в сим-
фонію, скомпоновану за принципом швидко — повільно — 
швидко, було включено додаткову серединну частину — 
менует, що позбавило цикл ознак композиційної симетрії. 
Протягом наступного десятиліття, після смерті Я. Стаміця 
(кінець 1750–1760-ті роки), композитори Мангаймської 
школи почали масово відмовлятись від менуетів і поверта-
тись до традиційної тричастинної моделі циклу. 

Обидві симфонії синьйора Beresciollo є чотиричастин-
ними і мають у своєму складі менует. Це означає, що їхній 
автор був безпосередньо пов’язаний з Мангаймською шко-
лою періоду Яна Стаміця. Музиканти, які працювали в той 
час в Петербурзі й Оранієнбаумі, не писали чотиричастин-
них симфоній з менуетами, навіть не мали таких зразків, 
оскільки дотримувались італійських традицій компонування 
світських інструментальних творів. Тож юному Березовському 
не була відома чотиричастинна модель циклу, за зразком 
якої він міг написати свої симфонії. До того ж, стиль сим-
фоній Beresciollo надто зрілий для 15-річного підлітка. 

Ще однією важливою ознакою, яка вказує на зв’язок із 
традиціями мангаймського оркестру, є трактування де-
рев’яних духових як сольних інструментів, доручення парам 
таких інструментів виконувати ліричний, наспівний тема-
тизм, теми тріо в менуетах тощо. Ця тенденція була безпо-
середньо пов’язана з розвитком виконавської майстерності 
музикантів-духовиків у Мангаймі. Італійські капельмейсте-
ри, які працювали в той час у Російської імперії, спирались 
на наявні виконавські сили і не писали у своїх партитурах 
окремих гобойних або флейтових соло, а у штаті оркестрової 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 261 

капели малого імператорського двору в Оранієнбаумі вза-
галі не було жодного гобоїста, і капельмейстер Вінченцо 
Манфредіні писав оркестрові партитури з партіями флейти. 

4. Слов’янська тема у тріо третьої частини симфонії 
G-dur пояснюється зв’язками синьйора Beresciollo з ман-
гаймським оркестром, у якому працювали добре навчені 
музиканти чеського походження. 

5. Наведені аргументи вказують на те, що 
М. Березовський не писав симфоній синьйора Beresciollo і 
це означає, що прізвище Beresciollo належить не Березовсько-
му, а іншому композитору, який мав творчі контакти з музи-
кантами придворної капели Мангайма періоду Яна Стаміця 
дотримувався тогочасного стилю їхньої інструментальної 
музики. Який саме композитор мав прізвище Beresciollo 
буде зазначено в доповіді під час конференції. 

Підсумовуючи, вкажемо, що намагання видати гіпоте-
зу за здійснений факт і викликати сенсацію призвело до 
зворотного: на жаль, зачепило особу видатного українського 
митця Максима Березовського, чия життєтворчість і без 
того зазнала втрат і дійшла до нашого часу викривленою. 
Публікування двох симфоній синьйора Beresciollo як пер-
ших українських симфоній (коштами Українського культур-
ного фонду) є відвертою фальсифікацією, що порушує 
принципи академічної доброчесності, про які останнім ча-
сом ретельно дбає українська наукова громада. 

Список використаної літератури 

1. Єфіменко А. Г. Максим Березовський і Кирило Карабиць 
// Музика : інтернет-журнал. 2020. 29 грудня. URL: 
http://mus.art.co.ua/maksym-berezovs-kyy-i-kyrylo-karabyts/ (дата 
звернення: 12.10.2021). 

2. Івченко Л. В. Таємниця симфонії синьйора Березейолло. 
Музика. 1996. № 1. С. 6–8. 

3. Кияновська Л. О. Сенсаційна презентація симфоній Мак-
сима Березовського: післяпрем’єрні рефлексії // Музика : інтер-
нет-журнал. 2020. 3 січня. URL: http://mus.art.co.ua/sensatsiyna-
prezentatsiia-symfoniy-maksyma-berezovs-koho-pisliaprem-ierni-
refleksii/ (дата звернення: 12.10.2021). 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

262 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

ШУМСЬКА Л. Ю. 

Ніжинський державний університет імені Миколи Гоголя; 
професор кафедри вокально-хорової майстерності, заслужений 
діяч мистецтв України; Національна музична академія України 
імені П. І. Чайковського, професор, професор кафедри оркестрового 
диригування та інструментознавства (Ніжин, Київ, Україна). 

ORCID ID https://orcid.org/0000-0002-1440-049X 

МІЖНАРОДНИЙ КОНТЕКСТ КУЛЬТУРОТВОРЧОСТІ 

МОЛОДІЖНОГО ХОРУ «СВІТИЧ» 

У 1993 році в Ніжинському державному університеті 
імені Миколи Гоголя був створений творчий молодіжний 
хор «Світич». Одним із напрямів творчості колективу стало 
формування свідомого громадянина, патріота Української 
держави, активного провідника національної ідеї, представ-
ника української національної еліти шляхом набуття моло-
дим поколінням національної свідомості, активної грома-
дянської позиції, високих моральних якостей і духовності. 

Перспектива творчості молодіжного хору «Світич» 
ґрунтувалась на концептуальних засадах і передбачала вирі-
шення таких завдань: розвиток молодіжного хорового руху на 
основі взаємодії освіти і культури; виховання художнього 
смаку виконавця-хориста і слухача; підвищення виконавсько-
го рівня молодіжного хорового колективу; удосконалення 
професійної майстерності співаків; багатовекторне розши-
рення репертуару; створення й апробація методичних прак-
тик у вокально-хоровій роботі, музичній освіті і вихованні 
молоді засобами хорового співу; виявлення й заохочення 
обдарованої молоді до роботи в навчально-концертному хорі; 
упровадження в хорову практику передового виконавського 
досвіду; створення «Творчо-експериментальної лабораторії 
хорового мистецтва» на базі молодіжного хору «Світич»; 
формування банку даних Міжнародних хорових асоціацій, 
товариств і хорових форумів; створення системи інформа-
ційного забезпечення діяльності молодіжного хору (нотний 
фонд, аудіо- й відеозаписи програм хорової музики). 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 263 

Одним із пріоритетів розвитку хору «Світич» стала 
робота над інтеграцією в європейський культурний простір. 
Протягом майже тридцяти років діяльності молодіжний 
хор «Світич» брав участь у багатьох європейських міжнарод-
них заходах, зокрема: Міжнародні конкурси і фестивалі в 
Білорусі (1995, 2008), Угорщині (1995, 1996), Польщі (1998, 
2003, 2015, 2019, 2020), Італії (1998, 2008, 2010, 2012, 2016), 
Німеччині (1999, 2001, 2007), Франції (2009, 2013, 2014, 2018), 
Сербії (2006), Туреччині (2005, 2019, 2020). Участь у цих захо-
дах свідчить про напрями його міжнародної діяльності, про 
його відповідність естетико-виховному та професійному 
рівню акцій, а також про їх значення у творчості колективу. 

Одним із головних напрямів роботи хору «Світич» — 
участь у конкурсах і фестивалях духовної музики, яка пере-
важає в репертуарі колективу. Виконання відроджених із 
забуття або маловідомих церковних піснеспівів відповідає 
загальним культурним тенденціям 1990-х років в Україні. 

Відомий мистецтвознавець Анатолій Петрович Лащенко 
так характеризує цей період в історії українського хорового 
мистецтва: «Спалах слухацького, а пізніше і композитор-
ського інтересу до цього шару музики був результатом при-
родного морально-релігійного орієнтування людини, що 
існує в глибинах її свідомості. Цей фактор, який умовно 
можна вважати етногенезним, поступово набрав стабільно-
сті та упорядкував увесь комплекс зусиль хорових діячів — 
композиторів і виконавців» [Лащенко, 2007, с. 89]. Таким 
чином, у програмах духовної музики, яку хор «Світич» ви-
конував на міжнародних заходах, були твори Миколи Ди-
лецького, Максима Березовського, Дмитра Бортнянського, 
Артемія Веделя, Миколи Лисенка, Кирила Стеценка, Миколи 
Леонтовича, Михайла Вербицького, а також Андрія Гнатиши-
на, Лесі Дичко, Віктора Степурка, Ганни Гаврилець. 

Хор виконував фрагменти з літургічних композицій і 
духовні концерти, малі форми, канти і твори релігійного 
змісту. Українська духовна музика стала для європейського 
слухача справжнім відкриттям самобутньої української му-
зичної культури. З іншого боку, духовний репертуар впли-



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

264 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

вав на розвиток співаків, які усвідомлювали себе носіями 
національної ідентичності і своєю творчістю формували 
мистецький імідж України в Західній Європі. 

Хор «Світич» постійно бере участь у фольклорних фес-
тивалях чи відповідних програмах у хорових конкурсах. Укра-
їнська народна пісня впливає на формування виконавського 
рівня хорового колективу як навчально-концертної майстерні. 
На відміну від автентичних колективів, хор «Світич», що 
ґрунтується на принципах академічного вокалу, виконує 
найкращі зразки українського фольклору в опрацюванні 
(термін О. Бенч) композиторів-класиків і сучасних авторів. 
«Особливістю академічної традиції співу є композиторська 
запрограмованість музичного тексту, який зумовлює особ-
ливості його інтонування. Українська професійна музична 
творчість завжди була тісно пов’язана з традиційним вико-
навством. У 70–90-х роках ХХ століття нові естетичні прин-
ципи трансформації традиційного співу відіграли важливу 
роль у формуванні нових засад академічного виконавства. 
Загальноприйняті умовності академічної традиції (фронталь-
не розташування хору, його статичність протягом усього 
виконавського процесу, обов’язкова наявність диригента) 
зазнали суттєвих змін. Концертне виконання творів Юрія 
Алжнєва, Ганни Гаврилець, Лесі Дичко, Володимира Зуби-
цького, Льва Колодуба, Євгена Станковича, Віктора Степурка, 
Михайла Шуха, Олександра Яковчука на фольклорні теми 
виявляє тенденцію на подолання цієї «застиглої» академіч-
ності. Пошуки нового прочитання народнопісенних джерел 
в умовах академічного хору реалізуються через колорит 
етнотрадиційного інтонування» [Бенч, 2002, с. 101]. Ця 
думка О. Бенч віддзеркалює тенденцію загальноукраїнсько-
го масштабу, на ґрунті якої виросли практично всі камерні 
професійні, навчальні й аматорські колективи — ровесники 
незалежної України, зокрема й хор «Світич». Усі його кон-
курсні й фестивальні програми містять адаптовані до ака-
демічної манери виконання українські народні пісні твори 
композиторів неофольклорної хвилі, сучасних митців. Сценіч-
не втілення таких програм завжди вирізняється режисерським 
підходом як до загальної концепції виступу, так і до кожного 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 265 

окремого твору: засоби та прийоми хорової постановки ві-
зуалізують семантику образності конкретного твору, модифі-
куються залежно від драматургічного розвитку, посилюють 
художній вплив на сприйняття слухацької аудиторії. Резуль-
татом такого підходу стали численні лауреатські дипломи на 
конкурсах, а також спеціальні дипломи в категорії «Сценіч-
ний фольклор», які здобув колектив. Такі високі оцінки 
спеціальних журі у складі майстрів хорового мистецтва сві-
тового рівня також є визнанням високої художньої цінності 
української пісні, її глибокої морально-етичної сутності, 
самобутнього інтонаційного багатства. 

Інший позитивний чинник участі хору «Світич» у між-
народних фольклорних акціях — запозичення відповідного 
репертуару з німецької, французької, італійської, польської, 
угорської музичної культури. Пізнання музичної мови євро-
пейських народнопісенних зразків, їх «вплетення» в репер-
туар колективу свідчить про євроінтеграційні культуротворчі 
процеси. Це зближує народи, сприяє взаєморозумінню, пі-
знанню національних музичних джерел і виконавських 
традицій, інтенсифікує взаємодію між культурами шляхом 
духовної співпраці. 

Однією з цікавих заходів хору «Світич» у міжнарод-
них конкурсах і фестивалях стала участь у зведеному хорі, 
який виконує твори композитора країни-організатора. Їх 
мету художні комітети вбачають у духовному єднанні співа-
ків, представників різних національностей. У таких зведе-
них хорах «Світич» набував досвіду виконання музичних 
опусів Йоханнеса Брамса в Німеччині, хорової симфонії 
«Повернення весни» Казимира Дебського на вірші зі збірки 
середньовічних європейських поезій «Карміна Бурана» і 
кантати Сусанни Козей «Аріон» у Польщі, популярних пі-
сень у Франції, складних поліфонічних композиції Джованні 
П’єрлуїджі да Палестріни й Доменіко Бартолуччі в Італії, 
гімну Рольфа Луковські «Viva, musica mundi» в Німеччині 
тощо. Така форма творчої діяльності у кожному окремому 
випадку виводила «Світич» на новий щабель розвитку: що-
денний спільний вокальний тренінг, засвоєння класичних 
західноєвропейських або сучасних інноваційних стилів ін-



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

266 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

тонування й ансамблево-тембрального узгодження, опану-
вання технологічними прийомами сучасного вокалу, спів-
праця із зарубіжними хоровими диригентами — ось перелік 
методологічної бази зведених хорів. 

Багаторічна участь молодіжного хору «Світич» у між-
народних культурно-мистецьких акціях має сприяє вихо-
ванню у студентів моральності, духовності, почуття патріо-
тизму, національної ідентичності, причетності до європей-
ських духовних цінностей, що відповідає ідеї української 
євроінтеграції. Така творча практика дає змогу співакам 
«Світича» відчути радість творчої співпраці з представни-
ками європейського молодіжного хорового руху. Майже за 
30 років діяльності «Світич» сформувався як самобутній 
художній колектив, він виступає з різними програмами 
світської і духовної музики у країнах Європейського Союзу. 
Сольні виступи колективу незмінно зацікавлюють слухачів. 

Отже, освоєння культурних норм і цінностей, звичаїв, 
традицій українсько-європейського співтовариства відповідає 
гуманістичним запитам сучасної міжнародної культуротвор-
чості. У цьому контексті, діяльність хору «Світич» відповідає 
євроінтеграційним прагненням України: міжнародне співро-
бітництво України є одним із пріоритетних напрямів її зов-
нішньої політики, а галузь культури — одна зі сфер, у яких 
ставлення України до своїх сусідів справді є партнерськими 
і продуктивними. Через культурні зв’язки світ пізнає Україну, 
складає думку про неї та про її народ. Саме шляхом популя-
ризації української хорової музики в європейському мисте-
цькому просторі Молодіжний хор «Світич» упроваджує в 
життя ідею міжнародної культуротворчості й стає реальним 
уособленням результативної дієвості такого підходу. 

Список використаної літератури 

1. Бенч-Шокало О. Г. Український хоровий спів: Актуалі-
зація звичаєвої традиції : навч. посіб. Київ : Ред. журн. «Україн-
ський світ», 2002. 440 с. 

2. Лащенко А. П. З історії київської хорової школи. Київ : 
Муз. Україна, 2007. 198 с. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 267 

ЩИРИЦЯ Д. О. 

Національна музична академія України імені П. І. Чайковського; 
кандидат мистецтвознавства, доцент кафедри композиції, інстру-
ментовки та музично-інформаційних технологій (Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0001-9784-2201 

УКРАЇНСЬКІ ПРОЄКЦІЇ ТВОРЧОСТІ ЕДГАРА ВАРЕЗА 

Постать Едгара Вареза тривалий час була мало відома 
й популярна в Україні, хоча його ім’я досить часто згадується 
в різних контекстах. Творчість цього радикально налашто-
ваного митця інколи точково, а інколи й тривалий час і 
ґрунтовно впливала на музичний процес в Україні кінця 
ХХ — початку ХХІ століть, на творчість багатьох митців. 

Ім’я Е. Вареза асоціюється насамперед із прогресив-
ними течіями в музиці ХХ століття, з пошуками у сфері 
тембру, з креативними ідеями, що становлять основу електро-
акустичної музики, з музично-просторовими знахідками 
тощо. Тому не дивно, що українські композитори кінця 
ХХ століття, особливо в період свого становлення, прямо чи 
опосередковано звертались до його досвіду як метра й апо-
логета прогресивних змін у музичній композиції. 

Його музика, ймовірно, уперше потрапила в Україну 
завдяки диригенту Ігорю Блажкову, який ще в 1960-ті роки 
активно цікавився авангардними напрямами, листувався з 
багатьма прогресивними західними композиторами й му-
зикантами, зокрема і з Е. Варезом. Крім цього, І. Блажкова 
вважають і першим виконавцем музики композитора в 
СРСР, проте детальних свідчень про це немає. 

У концертному житті України твори Е. Вареза трап-
ляються рідко, проте чимдалі вони стають бажанішими. 
Напевно, найчастіше виконують його п’єсу для флейти соло 
«Щільність 21,5» («Density 21.5»). Крім окремих концертних 
виконань, цей твір звучав і на фестивалях сучасної музики 
«Два дні й дві ночі нової музики» в Одесі та «Контрасти» у 
Львові. Водночас включення до концертних програм творів 
Е. Вареза для більших складів можна вважати подією. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

268 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

У 2016 році «Ухо-ансамбль» під керівництвом італійського 
диригента Луїджі Гаджеро (Luigi Gaggero) виконав відомі 
твори 20-х років «Інтеграли» («Intégrales») та «Октандр» 
(«Octandre»). Один із найпопулярніших творів композито-
ра «Іонізація» («Ionisation») для ансамблю ударних інстру-
ментів також звучав на одеському фестивалі «Два дні й дві 
ночі нової музики». 

Окремо відзначимо виконання акустичної версії зна-
кового твору Е. Вареза «Пустелі» («Déserts») Національним 
духовим оркестром України під керівництвом Володимира 
Рунчака. Ця композиція звучала кілька разів, а востаннє — 
на фестивалі «Київ Музик Фест» 2017 року. Проте українська 
публіка так і не мала нагоди послухати версії з електроні-
кою в концертному виконанні. 

Музика Е. Вареза стала доступною для професійного ви-
вчення з появою партитур композитора в бібліотеці Київської 
консерваторії (нині Національна музична академія України) 
імені П. І. Чайковського 1973 року, тобто через вісім років 
після смерті композитора. Принаймні, цим роком позначені 
перші надходження до бібліотеки, серед яких «Гіперпризма» 
(«Hyperprism»), «Інтеграли» («Intégrales»), «Іонізація» 
(«Ionisation»), «Пустелі» («Déserts»), «Приношення» 
(«Offrandes»). Зважаючи на політичний режим того часу й 
на «авангардність» партитур, це можна вважати щасливим 
випадком, який стався, імовірно, завдяки Тетяні Василівні 
Золозовій, випускниці і викладачці Київської консерваторії, а 
нині професору Паризького університету Сорбонна. Саме то-
ді, протягом 1971–1974 років, вона працювала в Інституті 
музики в Алжирі. За свідченням працівників бібліотеки 
НМАУ, Т. Золозова сприяла, принаймні, одному із двох на-
дходжень партитур Е. Вареза до бібліотеки Київської консе-
рваторії. Друге сталось на початку 1980-х років. Це видаєть-
ся ймовірним, адже Т. Золозова мала зв’язки із закордон-
ним культурним середовищем, зокрема пізніше, у 
1990-х роках, працювала у відділі культури й освіти 
ЮНЕСКО, а далі — аташе з питань культури в Посольстві 
України у Франції (Париж). 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 269 

Документальним підтвердженням того, що прогресивні 
студенти були ознайомлені з творчістю композитора і захоп-
лювались нею, є дипломна робота (Концерт для валторни та 
симфонічного оркестру) Сергія Зажитька 1990 року. У ній 
відчувається багато стильових алюзій до музики Е. Вареза. 
Характерно, що цей концерт має присвяту Едгару Варезу. 

Природно, що найбільший вплив Е. Вареза можна ви-
явити в музиці композиторів «тембрового» напряму, для яких 
пошуки у сфері звука стали одним із найважливіших чинників 
творчості. Звісно, не випадковим у цьому зв’язку є ім’я Алли 
Загайкевич, яка не лише не заперечує впливу Е. Вареза, а є сві-
домою послідовницею його ідей, адже вони актуальні і для 
акустичної, і для електронної музики, певним чином об’єдну-
ють ці обидві сфери. Як відомо, Е. Варез намагався «синте-
зувати» звук інструментальними засобами, змінити акусти-
чну реальність, хоча мав, за окремими винятками, лише тра-
диційні музичні інструменти. Ще на початку ХХ століття він 
мріяв про нові інструменти, які б «слухались думки». Чого 
варті хоча б слова в його першому в США інтерв’ю 1916 року: 
«Створюючи музику, я завжди відчував потребу в нових засо-
бах виразності. Я відмовляюсь підкорятися тому, що вже ко-
лись звучало. Я шукаю нові технічні засоби, які б підходили 
для вираження моїх найрізноманітніших думок»1. Проте елек-
тронний досвід композитора з об’єктивних причин був дещо 
запізнілим, тому не став визначальним ні для його творчості, 
ні для розвитку західної музики загалом. Та його ідеї суттєво 
впливали на розвиток електронного напряму протягом усього 
ХХ ст. — українська електронна музика не стала винятком. 

Бунтівний дух Е. Вареза, який проступає і в наведеній 
цитаті, надихав багатьох композиторів, які прагнули розвитку 
і змін. Таку роль його музика, ідеї та висловлювання відіграва-
ли і в українському композиторському середовищі. Цей вплив 
не був систематичним чи однорідним, однак він зрештою став 
помітним внеском у формування нової української музики. 

 
1 Акопян Л. О. Великие аутсайдеры музыки ХХ века: Эдгар Варез, 

Роберто Герхард, Джачинто Шельси, Жан Барраке / Гос. ин-т искус-
ствознания. Москва, 2019. С. 20. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

270 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

ЩУКІНА І. А. 

Музей видатних діячів української культури Лесі Українки, 
Миколи Лисенка, Панаса Саксаганського, Михайла Старицького; 
завідувач науково-дослідного відділу з вивчення життя і творчос-
ті Лесі Українки (Київ, Україна). 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0001-6267-8499 

РУКОПИСИ ЛЕСІ УКРАЇНКИ: 
НЕПРИХОВАНЕ Й ЗАГАДКОВЕ 

В останні три десятиліття постала нова історія нашої 
країни, відкрито нові факти й імена, у науковий обіг уведе-
но нові архівні документи, суттєво змінились підходи до їх 
опрацювання й інтерпретації. Унаслідок цього почався і 
триває процес переосмислення життєпису й творчої спад-
щини видатних особистостей, зокрема й Лесі Українки. 
«Реабілітація» членів її родини, друзів і однодумців від тавра 
«буржуазних націоналістів», можливість аналізувати її погля-
ди, діяльність, пріоритети, історію текстів і самі тексти в 
науковому історичному контексті зумовили появу багатьох 
публікацій, розвінчання міфу про поетесу-революціонерку 
Лесю Українку. Натомість вона виразно постає щедро обда-
рованою талантами, національно свідомою письменницею 
європейського спрямування, неповторним митцем із філо-
софським мисленням. 

Останнім часом з’явилися цікаві публікації, у яких 
аналізується сакральне, трансцендентне, надтекстове, сугес-
тивне, психологічне, асоціативне, символічне у творах Лесі 
Українки. Ці тези доповіді власне є стислим оглядом музич-
ного у творчості письменниці, яким воно мені відкрилось під 
час наукових студій з позиції людини, що має музичну освіту. 

Особливі спостереження, думки і відчуття виникали 
під час текстологічного аналізу автографів Лесі Українки, 
що зберігають таїну творчого процесу і ознаки в ньому музич-
ної складової. Траплялися сторінки рукописів із неприхова-
ними, промовисто інформативними для музиканта нюансами: 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 271 

музичною термінологією, лексикою, графічними зображен-
нями, примітками, коментарями тощо. Скажімо, у циклі «Сім 
струн» кожна із семи поезій має назву семи основних ступенів 
звукоряду. Ця особливість найчастіше наводиться як ілюст-
рація елементів музичного у творчості письменниці. Проте 
поза увагою лишаються підзаголовки трьох перших віршів, 
у яких зазначені музичні жанри (гімн, пісня, колискова) і, 
відповідно, терміни (grave, brioso, arpeggio). Вірш Лесі 
Українки «У путь!» має промовистий підзаголовок «На мотив 
Шумана» та авторську примітку: «Wanderlied. Schumann. 
Pianoforte — Album». Нарис «Голосні струни» — це історія 
нещасливого кохання піаністки, музичною канвою якої стала 
пісня Роберта Шумана на текст Генріха Гейне «Ich grolle 
nicht». З’ясовуючи історію написання цього твору, була нагода 
поринути в поліпластову графічну загадку, що містилась на-
прикінці хронотопу поезій зими 1896–1897 рр. Для побудови 
версії розгадки, знадобилась консультація досвідченого текс-
толога і психолога [див.: Щукіна, 2016]. Можна навести й 
інші приклади. 

Робота з власноручними нотаціями Лесі Українки ук-
раїнських народних пісень характеризує її як дуже відпові-
дальну, уважну, обізнану музикантку з прекрасною музич-
ною пам’яттю, яка прагнула зафіксувати до найдрібніших 
деталей те, що почула від народних співців. Вразило розма-
їття вишуканих рідкісних музичних термінів, ситуативно 
виписана динаміка, необхідна для розуміння нюансів текс-
ту пісні, ретельність майбутньої драматургині, з якою вона 
зазначила настроєві зміни в репліках дуету чоловіка і жінки 
тощо. Але це все, як не дивно, можна було побачити тільки 
в автографі. В обох виданнях фольклористичної спадщини 
Лесі Українки, підготовлених у 1970-х роках, термінологія 
уніфікована, лише в окремих випадках збережені вжиті в 
автографах музичні терміни, за традицією тієї епохи, не збе-
режена й автентична волинська говірка в текстах. Ці спосте-
реження і висновки про те, що втрачено для читача і дослід-
ників завдяки такому редагуванню, стали предметом виступу 
на ювілейній конференції [див.: Щукіна, 2011], а з роками 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

272 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

були враховані під час підготовки до публікації фольклорис-
тичної спадщини Лесі Українки в повному зібранні її творів. 

Порівняльний аналіз рукописних текстів художніх 
творів Лесі Українки з їх опублікованими варіантами також 
викликав неабиякий подив. Письменницю не раз обурюва-
ло втручання редакторів, адже її тексти продовжували ви-
правляти навіть тоді, коли вона була вже відомою. Пієтету 
перед автором не додалося й у радянських виданнях пово-
єнного періоду. 

Насамперед, вразили хиби в перекладах музичних тер-
мінів у циклі «Сім струн». Деякі хибні самі по собі, деякі 
перекладені без врахування контексту твору. Так складені й 
коментарі до віршів. Проілюструємо лише двома прикла-
дами. Цикл починається поезією «DО (Гімн. Grave)»: «До 
тебе, Україно, наша бездольная мати, / Струна моя перша 
озветься…». В усіх виданнях останніх 70-х років переклада-
ють Grave як «урочисто», хоча перше значення цього тер-
міна в перекладі з італійської — тяжко, а вже наступні — 
поважно, велично, дещо урочисто. Таке ж написання і се-
мантику це слово має і в латинській, французькій мовах, а в 
англійській grave означає «могила», у переносному зна-
ченні, — «смерть». Отже, музичний термін є кодом для 
прочитання авторського задуму. Леся Українка створила 
тяжкий гімн, не традиційну величальну пісню на честь своєї 
Батьківщини, з болем у серці вона висловлює сподівання на 
краще майбутнє України. Але чому ж цього коду не прочи-
тали редактори за стільки років? За доби тотального радян-
ського оптимізму навряд чи хтось зважився б надрукувати 
гімн поетеси-революціонерки Лесі Українки з акцентом на 
тяжку долю однієї з братніх республік, тим паче, України. 
Напевно це й наштовхнуло редакторів обрати інший варіант 
перекладу. Своєрідне тлумачення ще одного терміна, у підза-
головку поезії «Мі», для музикантів можна залишити і без 
коментарів: «Arpeggio — тут: акорди на арфі» [докладніше 
див.: Щукіна, 2009]. 

Не зрозуміло, з яких міркувань у 12-томному зібранні 
творів Лесі Українки (1975–1979) зникли авторські зауваги 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 273 

про джерело натхнення в поезії «У путь!», покликання на 
твір Шумана. Це виглядає як недбалість чи, швидше, став-
лення до музичного як до вторинного. Такі вилучення не 
дають можливості осягнути в повноті творчий задум і, зрозу-
міло, скласти уявлення про авторку. Завдяки інформації 
в автографі вдалося відшукати рідкісне видання згаданої 
в поезії Лесі Українки пісні Р. Шумана на слова Ю. Кернера 
1887 р., його могла бачити поетка і порівняти пасторально-
сентиментальний переклад російською мовою з наповне-
ним українською ментальністю і патріотичними почуттями 
текстом Лесі Українки. Вдалося поєднати музику оригіналу 
з текстом її вірша. Версію цього музичного твору разом із 
коментарями було опубліковано [див.: Щукіна, 2010]. 

Під час роботи з цими матеріалами практично одразу 
сформувалося розуміння нагальної потреби змінити підхід 
до підготовки текстів Лесі Українки до друку. У науковому 
середовищі тим часом вже почалося обговорення плану і 
принципів підготовки нового видання спадщини письмен-
ниці. Тож необхідність обґрунтувати власні висновки й ак-
центувати важливість збереження автентичності рукопису, 
прагнення показати багатогранність музичного світу Лесі 
Українки і наголосити на його винятковій ролі в її земному 
бутті й творчому процесі скеровували мою дослідницьку 
працю і підготовку публікацій. 

Особливою була робота з мелодіями до драми «Лісова 
пісня» [див.: Щукіна, 2012]. Її кінцевим результатом стала 
перша публікація реконструйованого за автографом Лесі 
Українки додатку «Мелодії до гри сопілки у драмі-феерії 
“Лісова Пісня”», відновлення авторського тексту в ремарках 
драми (вилучено допоміжні пояснення щодо мелодій) і 
власне повернення в науковий обіг і видавничу практику 
джерелознавчого коментаря Климента Квітки, складеного 
для публікації «Лісової пісні» у п’ятому томі семитомного ви-
дання творів Лесі Українки 1923 року1 [Українка Леся, 2021, 
с. 330–336, 643–652]. Отже, була змінена усталена традиція 

 
1 Українка Леся. Твори : у 7 т. Т. 5. Київ : Книгоспілка, 1923. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

274 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

видання тексту «Лісової пісні» і нотного додатку до нього з 
порушеннями авторської волі, започаткована першим книж-
ковим виданням драми 1914 р. Виняток становило лише 
щойно згадане книгоспілчанське видання. 

Здійснити це вдалося завдяки участі в підготовці мате-
ріалів повного академічного видання творів Лесі Українки в 
14 томах (2021), адже головним у роботі було виявлення і 
збереження авторської волі й автентичності текстів. Виправ-
лено помилки і неточності в коментарях, відновлено купю-
ри, усі тексти (вербальні й нотні) підготовлено за автогра-
фами або, якщо рукопис не зберігся, — за першодруком. 
Тому сучасний читач і дослідник може сприймати оригінальні 
тексти Лесі Українки без редакторських втручань, а також 
скористатись коментарями до них. 

Список використаної літератури 

1. Українка Леся. Мелодії до гри сопілки в драмі феєрії «Лі-
сова пісня» // Українка Леся. Повне академічне видання творів : 
у 14 т. Т. 3. Драматичні твори (1909–1911). Луцьк : ВНУ ім. Лесі Украї-
нки, 2021. С. 330–336, 643–652. 

2. Щукіна І. А. Вірш Лесі Українки «У путь! (на мотив Шума-
на)» — твір відомий і незнаний // Слово і Час. 2010. № 6. С. 61–76. 
З нотн. дод. 

3. Щукіна І. А. «Голосні струни» Лесі Українки: музика в рядках 
і між ними // Слово і Час. 2016. № 12. С. 10–17. 

4. Щукіна І. А. До питання збереження автентичності: музичні 
терміни у фольклорних записах Лесі Українки // Творчість та особис-
тість Лесі Українки в історичному, культурологічному та філософсько-
му аспектах : матеріали наук. конф. / Ін-т літератури ім. Т. Г. Шевченка. 
Київ, 2011. С. 282–301. 

5. Щукіна І. А. Музичні терміни в тексті поетичного циклу Лесі 
Українки «Сім струн» // Слово і Час. 2009. № 4. С. 12–20. 

6. Щукіна І. А. У пошуках коментаря (мелодії до «Лісової пісні» 
Лесі Українки) // Слово і Час. 2012. № 7. С. 51–64. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 275 

ЮРІНА Л. Є. 

Національна музична академія України імені П. І. Чайковського; 
здобувач кафедри історії української музики та музичної фолькло-
ристики; доцент кафедри композиції та музично-інформаційних 
технологій (Київ, Україна). 

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0003-0445-2293 

ОСОБЛИВОСТІ ФОРМУВАННЯ ЕСТЕТИКИ ТЕАТРУ 

АБСУРДУ У ТВОРЧОСТІ СЕРГІЯ ЗАЖИТЬКА 

(В КОНТЕКСТІ ЕСТЕТИКИ СЕМУЄЛА БЕКЕТА, 

ЕЖЕНА ЙОНЕСКО, САЛЬВАДОРА ДАЛІ) 

У сучасній українській музиці творчості Сергія 
Зажитька належить особливе місце. Її яскравість і незви-
чайність зумовлена творчим кредо митця. Розпочавши 
композиторську діяльність у класичному стилі (Соната для 
альта і фортепіано, «Проминуле» для скрипки, «Фольк-
диптих» для сопрано й камерного ансамблю на теми укра-
їнських пісень, «Пасторалі» для квінтету духових інструмен-
тів), С. Зажитько продовжив її, працюючи в новітніх компо-
зиторських техніках. Він створив опус «Стретта» для камерно-
го ансамблю в лаконічній, компактній формі, з використан-
ням дванадцятитонової техніки. Твір інспірований музикою 
і музичною системою (серіалізмом) Карлгайнца Штокгаузена. 

Світобачення, що відрізняється від загальноприйнятого, 
типового ставлення до навколишнього світу, сформоване 
у композитора під впливом філософії буддизму й естетики 
театру абсурду, представники якого — Ежен Йонеско, Семуел 
Беккет, Франц Кафка. Ця естетика набула поширення у 
1950–1960-ті роки, поряд із традиційним психологічним 
театром і театром Б. Брехта. Для творів театру абсурду харак-
терні деперсоналізація, деіндивідуалізація, дегуманізація, 
певна деморалізація, умовність часу, простору, зокрема для 
«Перетворення», «Процесу» , «Замку» Франца Кафки, «Лисої 
співачки» і «Носорогів» Ежена Йонеско; «В очікуванні Годо», 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

276 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

«Моллоя» Семуела Беккета. Іронія і глузування над загаль-
ними кліше, стереотипами свідомості, забобонами також 
привабили С. Зажитька, вони близькі його розумінню, інтен-
ціям і прагненню до самовираження в такому ж ключі. 

У результаті ознайомлення С. Зажитька з творчістю 
Мауріціо Кагеля, німецького представника «інструментально-
го театру абсурду», і завдяки новому світогляду, композитор 
змінює свій стиль, орієнтуючись на інструментальний те-
атр, акціонізм, а далі — гепенінг і перформанс. Цей новий 
етап у його творчості розпочинається твором «Герстекер» 
(1995) для фортепіано. Починаючи з 2000-х років, твори 
композитора являють собою інструментальні театралізова-
ні гепенінги-п’єси-сценки, неодмінно з ознаками театру 
абсурду як інструментального, так і акторського: «Присвята 
Семуелу Беккету» (1998) для німого читця та контрабаса, 
«Ось так!» (1998) для фортепіано, «Ще!» (1996) для барито-
на, кларнета-пікколо, альт-саксофона, валторни, джазової 
труби, тромбона і ударних, «Фалосипед» (1997) для танців-
ниці і трьох ударників, «Маленькі музичні перверзії для 
Анастасії Гнатюк» (2006) для баяна, «Музика для Ангеліни 
Кубелік» (2007) для сопрано, струнних і литавр. 

Натхнення та імпульси до створення нових партитур 
композитор черпав із літературних творів Луї-Фердінанда 
Селіна, Маркіза де Сада, живопису Сальвадора Далі, Джорджо 
де Кіріко, Рене Магрітта, Іва Тангі. Фантасмагоричність, 
епатажність, сюрреалізм — це поетика, що привернула ува-
гу композитора і яку він застосував у подальшій творчості. 
Особливо імпонує митцю особистість і творчість Сальвадора 
Далі, зокрема його епатажність, яскравість і стиль «життя 
як перформанс». 

Широко відомі картини С. Далі («Сон, викликаний 
польотом бджоли навколо граната за секунду до пробу-
дження», «Постійність пам’яті», «Метаморфози Нарциса», 
«Спокуса Святого Антонія», «Лебеді, які відображаються 
у слонах») співзвучні композитору, відбивають його праг-
нення і відповідають внутрішнім запитам у творчості. 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 277 

С. Зажитька приваблює естетика, що викликає різні, 
не завжди позитивні емоції, реакції на музичний твір. Його 
опуси — це перші зразки українського інструментального 
театру абсурду, утілені на сцені. Вони специфічні за музич-
ною мовою, часом містять елементи пародії , іронії, кітчу, 
архаїки, обігравання фольклорного стилю різних народів. 
Поєднання таких елементів (за автором), як «стьоб», гра 
смислів, абсурд, і становить особливості стилю українського 
композитора. 

Для С. Зажитька важливий принцип «вивертання на-
виворіт» сутності явищ і предметів, позбавлення сенсу звич-
них дій, подій і понять; багато партитур написані саме так — 
«Лука Батюк» для актора, акторки, альт-саксофона, віолон-
челі, радіоприймача і статичної фігури; «Збігнєв Батюк» 
для актора, балерини і туби (1998); «Нестор Батюк». Моно-
лог для читця, бубна, скрипки, баяна, мандоліни, епізодич-
ного баритона й інших звуків — твори з так званої «родини» 
Батюків, «Чорні лебеді Серафіма Тигипка» для чотирьох 
баритонів, двох акторів, трембіти, баяна, ударних і двох 
персонажів-дівчат. 

Творче кредо композитора — епатувати, шокувати, 
витиснути слухача зі звичних меж сприйняття. Естетика теат-
ру абсурду, літератури і живопису сприяла зміні світогляду й 
оновленню творчого кредо С. Зажитька, що зрештою сприяло 
появі в українській музиці інструментального театру абсурду. 

Список використаної літератури 

1. Горохівська С. Інструментальний театр у творчості україн-
ських композиторів (В. Рунчака, С. Зажитька, М. Шоренкова) 
// Українське музикознавство : наук.-метод. зб. / Нац. муз. акад. 
України ім. П. І. Чайковського Вип. 37. Київ, 2011. С. 189–204. 

2. Зажитько С. І. Ненормальность нормального // Аrt-line. 
1997. № 2. С. 19. 

3. Петров В. О. Хеппенинг в искусстве ХХ века // Вестник 
Костромского государственного университета имени 
Н. А. Некрасова. 2010. Т. 16. № 1 : Основной выпуск. Кострома, 
2010. С. 212–215. 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

278 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

4. Петров В. О. О специфике жанра инструментального театра 
// Актуальные проблемы высшего музыкального образования : науч.-
аналитич. и науч.-образоват. журн. Нижегорродская гос. консервато-
рия им. М. И. Глинки. Нижний Новгород, 2013. № 1 (27). С. 40–45. 

5. Cаф’ян Дз. Слухати сучасну академічну музику. Сергій 
Зажитько: «Присвята Семюелу Бекету». URL: 
https://theclaquers.com/posts/3995 (дата звернення: 18.10.2021). 

6. Юріна Л. Є. Українсько-німецькі перехрестя: естетика 
Маурісіо Кагеля як імпульс для творчих експериментів Сергія 
Зажитька // Київське музикознавство. Київ, 2019. Вип. 59. С. 100–
111. 

ЯРКО М. І. 

Навчально-науковий інститут музичного мистецтва Дрого-
бицького державного педагогічного університету імені Івана Франка; 
кандидат мистецтвознавства, доцент, доцент кафедри музикознав-
ства та фортепіано (Дрогобич, Україна). 

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0003-4514-3550 

ОСОБЛИВОСТІ ЗМІСТУ НАВЧАЛЬНОЇ ДИСЦИПЛІНИ 

«ПРОБЛЕМИ СУЧАСНОГО МУЗИКОЗНАВСТВА» 

Дисципліна «Проблеми сучасного музикознавства» 
входить до навчального плану студентів другого (магістер-
ського) рівня вищої освіти. Доцільність вивчення цієї дис-
ципліни полягає в ознайомленні та герменевтичній рецепції 
понятійно-смислового оновлення фундаментальних питань 
і категорій систематичного музикознавства. Суть самого 
оновлення бачиться передусім у зв’язку з відродженням ідей 
Бориса Асафʼєва щодо звукоінтонаційної природи музики — 
«мистецтва інтонованого смислу» (Б. Асафʼєв). З відроджен-
ням цих ідей сформувалися новітні значення і вчення, зокрема: 

— типи інтонування як музичні лексеми (у мовознав-
стві — слово-тип, мовний зворот) [Ярко, 2020]; 

— феномен «інтонаційної моделі» [Москаленко, 1998, 
с. 49–51]; 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 279 

— тематизм як чинник музичного мислення та його 
тлумачення як «порухи душі» [Бобровський, 1989]; 

— поняття структуротворчого принципу та компози-
ційно-драматургічної логіки [Горюхіна, 2000]; 

— семантика жанрової форми та її інваріанту [Аранов-
ський, 1987, с. 32]; 

— типологія стилів і розуміння стилю «як світовідчут-
тя, що звучить» [Медушевський, 1984]. 

Тобто, тотально змінився дискурс осмислення музич-
них явищ — у бік максимально інтегрованих (а не диферен-
ційованих) значень. 

Зазначимо також, що в навчальному процесі щодо гер-
меневтичної рецепції окреслених змін доводиться долати 
стереотипи й шаблони, які ще є на практиці: ідеться про 
формально-логічний метод з його «констатаціями», а не 
«мотиваціями». Наприклад, замість розуміння системи му-
зичного вираження студенти звикли до думки, що це — 
«елементи музичної мови». Хоча натомість радше мислити 
про музичне «мовлення», яке має інтонаційне вираження. 
Інший приклад: звичку формальної лічби кількості долей 
у такті варто замінити на інтонаційне вираження «метрич-
ної стопи» й ілюструвати на зразок розташування наголосу 
в іменах (Ó-льга / хорей; Ос-тáп / ямб; Дá-рі-я / дактиль; 
Ок-сá-на / амфібрахій; О-лек-сáндр / анапест). Відповідно, 
метричні «ситуації» набудуть належного проінтонування — 
без зайвих акцентів чи, що гірше, однаково ударного «виго-
лошування» усіх долей. 

Надто суперечливим для зрозуміння на сьогодні є пи-
тання «жанру»: у наявних джерелах (ще з радянського часу) 
про конкретні жанрові форми мовиться з позицій масштабу, 
кількості частин і виконавського ресурсу. Однак, «такі» по-
казники мінливі: згадаймо хоча б мінливість у симфоніях 
як кількості частин, так і монолітності композиції; не кажу-
чи вже про виконавський ресурс — камерно-вокальна сим-
фонія № 14 Д. Шостаковича, хорова симфонія Лесі Дичко 
тощо. Поміж тим, первинним є етимологічний аналіз «імені» 
жанру та розуміння його семантичного інваріанту як «типу 



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

280 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

змісту». Наприклад: кантата (від лат. canto — співаю) — 
оспівування певного ідеалу; ораторія (від лат. oratorium — 
місце для молитви) — тлумачення істинного; симфонія (від 
лат. sinfona — суголосся) — суголосся ідей у концепції Лю-
дини (історичної) тощо. 

Не менш складним є долання стереотипів щодо розу-
міння стилю, оскільки досі існує шаблон щодо «ознак стилю». 
Однак, як стверджують сучасні музикознавці, власне стиль 
пізнається виключно на концептуальному рівні [Коханик, 
2002] і є парадигмальним утворенням, що має первинним 
історично актуальну світоглядну модель, їй відповідний тип 
світовідношення («розуміння людиною себе у саме так зро-
зумілому світі» [Петрушенко, 2000]), тип людини та її пере-
бування в «духовній ситуації часу» [Ясперс, 1940], жанрова 
домінанта творчості згідно з мистецькою епохою і тип (сис-
тема, техніка) музичного мислення. 

Ще одна проблема, якої не можна оминути, це розумін-
ня індивідуального композиторського стилю. Адже одна річ, 
коли розглядати стильову парадигму історично актуального 
стилю (наприклад, романтизму); інша — коли композитори 
однієї історичної епохи й історично актуального стилю різ-
няться на рівні субʼєктивного досвіду світовідчуття. Напри-
клад: Фридерик Шопен (інтроверт відчуваючого типу) — 
Ференц Ліст (екстраверт відчуваючого типу, хоча обидва пред-
ставляють стиль романтизму). Інший приклад: Й.-С. Бах 
(інтроверт) — Антоніо Вівальді (екстраверт) [Павлій, 1988]. 

І вже зовсім проблематичним є розуміння «національ-
ного стилю». Стереотипно зазвичай поширене орієнтування 
на стилістичні ознаки й цитовані фольклорні джерела. Але 
все це — «лежить на поверхні». Глибина, «душа» національ-
ного стилю пізнається на ментальному рівні — у ролі психо-
думкосфери та її мислеформ (наприклад, в епістемі «філо-
софії серця»). Тому наріжним (на методологічному рівні) є 
питання етнонаціональної ідентичності, що потребує прин-
ципового розрізнення «етнічної» форми ідентичності 
(принципово замкнена формація як «душа у собі» з чітким 
відмежуванням «свого» від «чужого) та «національної» 



Ukraine. Europe. World. History and names in cultural and artistic reflections 

Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 281 

ідентичності (принципово розімкнена формація для корес-
пондування з множиною історичних систем). Прикладом 
дотримання «етнічної» форми ідентичності (просвітянсько-
культурницька модель) є хорова творчість Філарета Ко-
лесси; «національної» (націєтворча модель) — творчість 
М. В. Лисенка з його настановою «оглядалися довкола» і 
«запозичене подавати з національною “підсвіткою”», а над-
то Василя Барвінського. 

Урешті-решт, мета навчальної дисципліни «Проблеми 
сучасного музикознавства» — навчити «методологуванню» 
й тим самим сформувати культуру рефлексивної діяльності 
інтелекту. І оскільки в подальшому магістранти навчати-
муть учнів чи студентів, або ж займатимуться виконавською 
практикою, їм належить дотримуватись сучасних знаннє-
вих пріоритетів систематичного музикознавства. 

Список використаної літератури 

1. Арановский М. Г. Структура музыкального жанра и со-
временная ситуация в музыке // Музыкальный современник. 
Вып. 6. Москва : Сов. композитор, 1987. С. 5–44. 

2. Бобровский В. П. Тематизм как фактор музыкального 
мышления: очерки : в 2 вып. / ред. коллегия Г. Л. Головинский, 
Ю. И. Паисов, Е. И. Чигарёва, Н. Г. Шахназарова. Вып. 1. Москва : 
Музыка, 1989. 268 с. 

3. Горюхіна Н. О. Композиція музичного твору // Науковий 
вісник Національної музичної академії України імені 
П. І. Чайковського. Вип. 7 : Музикознавство: з ХХ у ХХІ століття. 
Київ, 2000. С. 16–30. 

4. Коханик І. М. До проблеми музичного стилю в сучасному 
теоретичному музикознавстві // Теоретичні та практичні питання 
культурології. Вип. ІХ : Українське музикознавство на зламі століть. 
Мелітополь : Сана, 2002. С. 70–82. 

5. Медушевский В. В. К проблеме сущности, эволюции и 
типологии музыкальных стилей // Музыкальный современник. 
Москва : Сов. композитор, 1984. Вып. 5. С. 5–17. 

6. Москаленко В. Г. До визначення поняття «музичне мис-
лення» // Українське музикознавство. Вип. 28 : Музична україніс-



Україна. Європа. Світ. Історія та імена в культурно-мистецьких рефлексіях 

282 Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

тика в контексті світової культури / Нац. муз. акад. України 
ім. П І. Чайковського. Київ, 1998. С. 48–53. 

7. Павлій Г. І. Інтроверсія та екстраверсія як типологічна 
пара розрізненості музичного мислення // Українське музико-
знавство. Київ : Муз. Україна, 1988. Вип. 23. С. 62–73. 

8.  Петрушенко В. Л. Епістемологія як філософська теорія 
знання : монографія. Львів : Вид-во Держ. університету «Львівська 
політехніка», 2000. 296 с. 

9. Ярко М. І. Сучасна загальна музична освіта: теоретичні 
основи : монографія / Дрогобицький держ. пед. ун-т ім. Івана 
Франка. Дрогобич, 2012. 183 с. 

10. Ясперс К. Духовная ситуация времени // Ясперс К. Смысл 
и назначение истории. Москва : Республика, 1994. С. 288–418. 

 



 

 

Наукове видання 

Міністерство культури та інформаційної політики України 
Національна музична академія України імені П. І. Чайковського 

УКРАЇНА. ЄВРОПА. СВІТ. ІСТОРІЯ ТА ІМЕНА 
В КУЛЬТУРНО-МИСТЕЦЬКИХ РЕФЛЕКСІЯХ 

Збірник статей і матеріалів наукових конференцій 

Випуск 5 

МАТЕРІАЛИ 
П’ЯТОЇ МІЖНАРОДНОЇ НАУКОВО-ПРАКТИЧНОЇ КОНФЕРЕНЦІЇ 

Національна музична академія України імені П. І. Чайковського. 
Київ, 4–6 листопада 2021 року 

 
Наукове редагування — Олена Таранченко, 

Лариса Гнатюк, Олена Дерев’янченко 
Літературне редагування — Лідія Світайло 
Верстка і макетування — Лариса Гнатюк 

 
 
 
 

Формат 60×84 1/16. Папір офсетний. Друк офсетний. 
Гарнітура Georgia, Times, Arial. Обл.-вид. арк. 14. Наклад 300 

Національна музична академія України імені П. І. Чайковського, 01001, 
м. Київ, вул. Архітектора Городецького, 1-3/11. 
Телефон (044) 279-07-92. Факс (044) 279-35-30 

Свідоцтво про державну реєстрацію юридичної особи: 
Серія А01, № 20668 від 11.01.2008 р. 

Віддруковано з оригінал-макетів замовника. 
Видавець ПП Лисенко М. М. 

вул. Шевченка, 20, м. Ніжин Чернігівської області, 16600 
Тел.: (067) 4412124. E-mail: vidavec.lisenko@gmail.com 

Свідоцтво про внесення до Державного реєстру видавців, 
виготовлювачів і розповсюджувачів видавничої продукції: 

Серія ДК № 2776 від 26.02.2007 р. 



 

 

Scientific edition 

Ministry of Culture and Information Policy of Ukraine 
Ukrainian National Tchaikovsky Academy of Music 

UKRAINE. EUROPE. WORLD. HISTORY AND NAMES 
IN CULTURAL AND ARTISTIC REFLECTIONS 

Collection of articles and materials of scientific conferences 

Issue 5 

MATERIALS OF THE FIFTH INTERNATIONAL 
RESEARCH-TO-PRACTICE CONFERENCE 

Ukrainian National Tchaikovsky Academy of Music. 
Kyiv, November 4–6, 2021 

Compiling editors — Olena Taranchenko, Larysa Hnatiuk 

Editor in English — Nataliya Nabokova 

Editor — Lidiia Svitailo 
Lay out design — Larysa Hnatiuk 

 
 
 
 
 

Format 60×84 1/16. Offset paper. Offset printing. 
Typeface “Georgia”, “Times”. Publishing sheet 14. 300 copies 

Ukrainian National Tchaikovsky Academy of Music. 
01001, Ukraine, Kyiv, Horodetskiy Str., 1/3. 

Telephone (044) 279-07-92. Fax: (044) 279-35-30 

Certificate of state registration of a legal entity: 
Series А01, № 260668 from 11.01.2008. 

Printed from the original layouts of the customer. 
The publisher is Private Enterprise “Lysenko М. М”. 

Shevchenko street, 20, Nizhyn, Chernihiv region, 16600 
Tel.: +38 (067) 4412124. E-mail: vidavec.lisenko@gmail.com 
Certificate of registration in the State Register of Publishers, 

Manufacturers and Distributors of Publishing Products issued: 
Series DK № 2776 dated February 26, 2007 


