
Мистецтвознавство  Матвєєва Ю. Г. 

 312 

УДК 7.033.2:7.046:7.4 
 

Матвєєва Юлія Геннадіївна
©
 

кандидат мистецтвознавства, доцент, 
доцент кафедри дизайну 

та образотворчогомистецтва 
Харківського національного університету 

міського господарства імені О. М. Бекетова 
ORCID 0000-0002-7411-0574 

matveyevoy@gmail.com 
 

ПОКРОВИ У ВИГЛЯДІ ОРЛА У ВІЗАНТІЙСЬКОМУ МИСТЕЦТВІ 
 
Мета роботи – виявити інформаційно-символічну роль покровів у вигляді орла у візантійському мистецт-

ві. Проаналізувати це явище та з’ясувати причини поєднання в один художній образ таких різних об’єктів, як орел, 
тканина, парасоля. Методологія дослідження полягає у застосуванні історичного, іконографічного та семіотично-
го методів. Наукова новизна роботи полягає у розкритті ролі архітектурних, текстильних і декоративно-

символічних зображень із образом орла як покрову у візантійських творах. Вперше виявляються корені семантич-
ного зв’язку орла, тканини та парасолі-покрову. Їхній семантичний зв'язок пояснює парадоксальну систему зобра-
жень, де поєднуються орел, тканина та парасоля, утворюючи своєрідний гібрид. Висновки. Поєднання у візантій-

ській іконографії орлів із тканиною та парасолею здійснювалося завдяки їхньому семантичному зв’язку. Цей 
зв'язок базувався на біблійних текстах і світогляді людей того часу. Орел був символом Божого благословення, 
захисту та покрову. Усі ці риси в біблійних, античних текстах та культурі асоціювались із наметом та покровом 
тканини, що давала захист від негоди, укривала від ворога, зберігала тінь та була символом надання честі та 
присутності Божого благословення. 

Ключові слова: орел, намет, покров, ківорій, тканина, парасоля, благословення, візантійська іконогра-

фія.  
 
Матвеева Юлия Геннадиевна, кандидат искусствоведения, доцент кафедры дизайна и изобразите-

льного искусства Харьковского национального университета имени А. Н. Бекетова 
Покровы в виде орла в византийском искусстве  
Цель работы – выявить информационно-символическую роль покровов в виде орла в византийском ис-

кусстве. Проанализировать это явление и выяснить причины объединения в один художественный образ таких 
разных объектов как орел, ткань и зонт-покров. Методология исследования заключается в применении истори-
ческого, иконографического и семиотического методов. Научная новизна работы заключается в раскрытии роли 

архитектурных, текстильных и декоративно-символических изображений с образом орла как покрова в византий-
ских произведениях. Впервые выявляются корни семантической связи орла, ткани и зонта-покрова. Их семанти-
ческая связь объясняет парадоксальную систему изображений, где сочетаются орел, ткань и зонт-покров, обра-
зуя своеобразный гибрид. Выводы. Сочетание в византийской иконографии орлов с тканью и зонтом 

осуществлялось благодаря их семантической связи. Эта связь базировалась на библейских текстах и мировоз-
зрении людей того времени. Орел был символом Божьего благословения, защиты и покрова. Все эти черты в 
библейских, античных текстах и культуре ассоциировались с палаткой и покровом из ткани, которая давала за-
щиту от непогоды, скрывала от врага, давала тень и была символом воздания чести и присутствия Божьего бла-
гословения. 

Ключевые слова: орел, палатка, шатер, покров, киворий, ткань, зонт, благословение, византийская ико-

нография. 
 
Matveieiva Iuliia, Ph.D. in critic of art, associate professor of O. M. Beketov National University of Urban 

Economy in Kharkiv 
Eagle-shaped covers in Byzantine art  
Aim of work. To reveal the informational and symbolic role of eagle-shaped covers in Byzantine art. To analyze 

this phenomenon and find out the reasons for combining into one artistic image of such different objects as an eagle, 
fabric, and a covered umbrella. The methodology of the study includes historical, iconographic and semiotic methods. 
The scientific novelty of the work is to uncover the role of architectural, textile, decorative and symbolic images with the 

image of an eagle as a cover in Byzantine works. The roots of the semantic connection of the eagle, cloth and umbrella 
are revealed for the first time. Their semantic connection explains the paradoxical system of images where the eagle, 
cloth and umbrella are combined forming a kind of a hybrid. Conclusions. The combination of eagles with the cloth and 

umbrella in Byzantine iconography was possible due to their semantic connection. This connection was based on bible 
texts and the outlook of people of that time. The eagle was a symbol of God's blessing, defence and cover. All these fea-
tures in bible, ancient texts and culture were associated with a tent and a fabric cover that protected from the weather, 
covered from the enemy, preserved the shadow, and was a symbol of honor and presence of God's blessing. 

Key words: eagle, tent, cover, ciborium, fabric, umbrella, blessing, byzantine iconography. 

 
Актуальність теми дослідження. Декоративні елементи композицій були традиційною рисою ві-

зантійської іконографії. Зазвичай вони вважались малозначущими рисами зображень і їм не приділя-
лось уваги. Але досконало розроблена система візантійської іконографії не мала випадкових, не 
пов’язаних зі священними текстами та богослов’ям рис. У цій системі навіть маленькі деталі були 
осмислені й міцно впаяні в її символічну логіку. Усвідомлення ролі таких деталей, що на перший пог-

                                                      
© Матвєєва Ю. Г., 2018 

mailto:matveyevoy@gmail.com


Вісник Національної академії керівних кадрів культури і мистецтв № 3’2018  

 313 

ляд здаються парадоксальними, як, наприклад, поєднання у одному образі покрову, орла, тканини та 
парасолі, дає можливість глибше зрозуміти культуру, традиції якої наслідувало мистецтво Київської 
Русі. Іконографічний, історичний та семіотичний аналіз цих деталей може дати важливі результати, 
допомогти по-новому побачити відомі образи й отримати нову важливу інформацію у галузі сакраль-
ного мистецтва. 

Аналіз досліджень і публікацій. Поєднання в спільний образ орла, тканини та парасолі-покрову 
трапляється у ранньовізантійському мистецтві, наприклад, у мозаїках мавзолею Галлі Плацидії в Ра-
венні, базиліки Сант-Аполлінаре-Нуово та саркофазі Юнія Басса,  359 р. із Ватиканських музеїв в Ри-
мі. 

 

 
 

Рис. 1 Купол-парасоля над апостолами. Мавзолей Галли Плацидії,  
друга чверть V ст., Равенна. Наводиться за фото з архіву О. Чекаля 

 

 
 

 
 

Рис. 2 Купол-парасоля із головою орла. Сант-Аполлінаре-Нуово VI ст. Равенна. 
 Наводиться за фото з архіву О. Чекаля 

 

 
  



Мистецтвознавство  Матвєєва Ю. Г. 

 314 

 

 

 
Рис. 3 Вхід Господень до Єрусалиму. Фронтальний вид. Деталь саркофагу Юнія 

Басса, IV ст. Ватикан. Grottes Vaticanes. Наводиться за:[8, p. 238, il. 273]. 
 
Але вчених, що вивчали ці твори, більше цікавили головні персонажі й тому покрови як деко-

ративні деталі залишилися поза рамками досліджень. [8, 238, 273; 3, 34, 43; 2, 35, 129 – 133, 149; 5, 53, 
57, 97; 7, 75 – 77, 100, 77; 6, 16 – 17]. Деякі дослідники згадують про ці покрови-парасолі, але поруч із 
величчю головних зображень, вони окреслюються як другорядні деталі, зроблені для службових ці-
лей, таких як утримання композиції або утворення візуальної ніші. Ось, наприклад, як згадує про ці 
покрови Г. С. Колпакова: «Художники, ощущая ускользание изображаемого от взора, переход его в 
новое измерение, обрамляют фигуры сверху зонтичными крышами, закрепляющими хотя бы место 
изображения» [2, 133]. Потрібно зазначити, що дослідниця називає покрови «зонтичными крышами», 
а пізніше – «зонтиками с восседающими на них белыми голубями» [2, 149]. Це важливо, бо вона від-
значає їхню текстильну складову, але про частину у вигляді орла не згадує. Інакше  їх бачить відомий 
дослідник равенських мозаїк Е. К. Редін. Він навпаки не вказує на текстиль і говорить про покрови як 
про «ниши в виде раковин» [5, 53]. Про їхню частину у вигляді орла вчений згадує двічі [5, 57, 97] і по-
тім полишає цю тему. Цікавим є те, що Е. К. Редін вказує у формі покровів тільки складову раковини 
та орла, але не відмічає ні парасолі, ні тканини. Він пише: «Ниша с синим фоном заканчивается ввер-
ху золотой раковиной с головкой орла в самой вершине и с тремя связками перлов; края раковины 
разделаны в виде перьев от крыльев» [5, 57] або: «Декоративные изображения состоят из золотых 
ниш, оканчивающихся раковиной с орлиной головкой» [5, 97]. Далі дослідник наводить приклади зо-
бражень із мушлями й ще раз звертається до теми зображення орла, де вказує аналогічний покров на 
саркофазі Юнія Басса [5, 57]. Щоб розібрати сенс цього зображення дослідник наводить приклади з 
монетами й тлумачення орла як царя [5, 57], але ж образ орла на монетах не поєднує в собі риси пок-
рову-парасолі, як це відбувається на вказаних пам’ятках із Галли Плацидії та на саркофазі Юнія Бас-
са. Крім того, образ царя не пояснює, чому цей символ може покривати образи Христа та апостолів чи 
поєднуватись із парасолею та тканиною. Інший дослідник равенських мозаїк Дж. Бовіні також відмічає 
у формі покровів «широкі балдахіни, кожен у формі мушлі, що закінчуються на вершині люнету моти-
вом пташиної голови» [6, 16 – 17]. Вчений не аналізує сенс та символіку цього зображення. Наведені 
приклади показують, що надзвичайне поєднання у одній іконографічній схемі таких не сумісних 
об’єктів, як птах, тканина та парасоля-купол або покров не дивувало й не привертало  уваги. Але ж у 
візантійському мистецтві зазвичай навіть другорядні декоративні деталі ретельно обмірковувались і 
мали сенс та семантичне співзвуччя із головною темою зображення, тому і в цьому разі такий сенс 
має бути. 

Мета дослідження: визначити іконографічну та символічну роль образів, що поєднують риси 
орла, тканини та парасолі-покрову.  

Виклад основного матеріалу. Серед наведених текстильних парасоль-покривів спільною ри-
сою є їхня функція – вони покривають сюжет. Ця функція в сакральному мистецтві зазвичай належала 
ківорію, який був символом неба, Божого покрову і прославлення того, над чим він розміщувався[10, 
1055]. Орли з розпростертими крилами були характерною рисою ківоріїв і над їхніми куполами можна 
неодноразово бачити цих птахів, що простирають свої крила [4, 38, іл. 2, 16, 39]. Представлені прик-
лади ківоріїв, можливо, могли стати асоціативним поштовхом до сполучання покривального купола та 
орла, що завмер у польоті. Однак для настільки сміливого художнього рішення мали бути й більш зна-
чущі передумови, наприклад, свідчення в текстах. Які це могли бути образи? 



Вісник Національної академії керівних кадрів культури і мистецтв № 3’2018  

 315 

Співзвуччя заданої комбінації знаходимо в Біблії, де сам Бог метафорично представлений в 
образі орла. У Другозаконні Мойсей застосовує порівняння Бога з орлом, щоб показати  найвищий 
ступінь турботи про людей Ізраїлю як про власних дітей. У словесних образах Мойсей малює Бога як 
орла-захисника з розпростертими крильми, що оберігає й укриває своїх дітей – пташенят. Мойсей го-
ворить: «Знайшов Він [Бог] його [народ свій] на пустельній землі та в степу завивання пустельних гієн, 
та й його оточив, уважав Він за ним, зберігав Він його, як зіницю оту свого ока. Як гніздо своє будить 
орел, як ширяє він понад своїми малятами, крила свої простягає, бере їх та носить їх він на рамені 
крилатім своїм, так Господь Сам провадив його, а бога чужого при нім не було» (Другозак. 32:11–12) 
(виділене нами. – Ю. М.). Ця цитата містить усі образи, втілені в зображеннях куполів у вигляді покри-
ваючого орла з розпростертими крильми. У наведених рядках відчувається й постійна присутність Бо-
га з його народом, і Його захист, і, водночас, Його постійна, гаряча, небайдужа турбота про своїх лю-
дей. Продовження цієї теми звучить і в іншому уривку: «…та й скажи: Так говорить Господь Бог: 
великий орел великокрилий, з широко розгорненими крилами, повний різнокольорового пір́’я, прилетів 
до Лівану і взяв верховіття кедру. Чубка галузок його обірвав, і приніс його до купецького краю, у місті 
гендлярів поклав його. І взяв він з насіння тієї землі, і посіяв його до насіннєвого поля, узяв і засадив 
його над великими водами, немов ту вербу. І воно виросло, і стало гіллястим виноградом, низькорос-
лим, що обертав свої галузки до нього, а його коріння були під ним. І стало воно виноградом, і вигнало 
віття, й пустило галузки. Та був ще один великий орел, великокрилий та густоперий. І ось той виног-
рад витягнув пожадливо своє коріння на нього, і свої галузки пустив до нього, щоб він напоїв його з 
грядок свого засадження. Він був посаджений на доброму полі при великих водах, щоб пустив галузки 
та приніс плід, щоб став пишним виноградом» (Іез.17:3–8). Тут Бог-Орел не тільки опікується  народом 
і оберігає його, але й буквально вирощує, створюючи всі умови для інтенсивного плідного зростання.  

Здається, що це вся необхідна основа у священних текстах, яка дає поштовх до створення в 
мистецтві образа Божественного покрову як орла. Однак у Біблії порівняння з орлом використовують-
ся для розкриття й інших якостей, які імпліцитно були присутні в образі цього птаха як споконвічно йо-
му властиві. Ці значеннєві відтінки важливі й для розуміння іконографії, тому назвемо їх. 

На противагу батьківській турботі та захисту ще однією якістю орла була неминуча кара для 
ворогів, що вселяла жах: «Бо так промовляє Господь: Ось він, як орел, прилетить, і крила свої над 
Моавом розгорне, міста будуть взяті, й твердині захоплені… І того дня стане серце лицарства Моава, 
як серце жони-породіллі!» (Єр. 48:40–41); «Ось підійметься він, як орел, і літатиме, й крила свої над 
Боцрою розгорне: і стане серце хоробрих едомлян в той день, немов серце жони-породіллі…» (Єр. 49: 
22); «Сурму до уст своїх, та й засурми: на дім Божий спадає неначе орел, бо переступили вони запові-
та Мого, і на Закона Мого повстали» (Ос. 8:1) (виділене нами. – Ю. М.). Звернемо увагу, що тут той са-
мий образ польоту птаха з розпростертими крильми вже не знак турботи, а знак неминучої, безнадійної 
загибелі; їй неможливо протистояти, від неї нікуди бігти й не можна сховатися. Орел тут з’являється сим-
волом абсолютної й непереможної караючої Божественної сили. 

Інша якість, яка асоціюється з орлом, – висота: «Та коли б ти кубло своє й високо звив, мов 
орел, то й і звідти Я скину тебе, промовляє Господь» (Єр. 49:16). «Якщо б ти піднісся, немов той орел, 
і якщо б ти кубло своє склав поміж зорями, то й звідти Я скину тебе, промовляє Господь!» (Авд. 1:4).  

Ще одна важлива якість – швидкість, стрімкість: «І від пантер його коні швидші, і від вовків ве-
черових лютіші; скаче в різні сторони кіннота його; здалеку приходять вершники його, прилітають, як 
орел, що кидається на здобич» (Авв. 1:8); «А дні мої стали швидкіші, як той скороход, повтікали, не 
бачили доброго, проминули, немов ті човни очеретяні, мов орел, що несеться на здобич…» (Іов. 9: 
25–26). 

Крім наведених строф, невтримність і непідвладність орла людині впадає в око в такому порі-
внянні, що передає неможливість утримати багатство: «…свої очі ти звернеш на нього, й нема вже 
його: бо конче змайструє воно собі крила й полетить, мов орел той, до неба…» (Прит. 23:5). 

Усі ці приклади показують, що біблійний образ орла як метафоричний образ Бога був турбот-
ливим і таким, що захищав своїх дітей і неминуче карав ворогів. У його образі постійно імпліцитно бу-
ли присутні асоціації із силою, швидкістю, висотою, невтримністю й непідвладністю людині. 

У зв’язку з виділеними якостями знову звернемо увагу на зображення текстильних покривів. 
Вони не мають опорних колон і вільно перебувають у повітрі, подібно підвісним ківоріям [4, 134, іл. 236 
– 238]. У цій перспективі їхнє з’єднання з головою й розпростертими крильми орла, що  виступають на 
передній план, ще більше акцентує їхню самостійність і відсутність підтримувальних опор.  

Здатність орла линути в тривалому, швидкому польоті з нерухомими крилами була широко ві-
дома, і тому купол, що має подібність до голови й оперення цього птаха, чітко сприймався як такий, 
що летить, і категорично не вимагає будь-яких додаткових конструкцій. У грецькій мовній традиції по-
літ орла був чимось недосяжним, Божественним, не підвладним людині, тож не дивно, що він став 
приказкою – «ἀετός ἐν νεφέλαισι» (буквально – «орел у хмарах», що означало недосяжність чого-
небудь [9], подібно російському «журавль в небе» [1].  

Висновки. Парасолі-покриви могли поєднуватися з орлами через близькість їх символічних 
значень, а також функцій. Купол-парасоля-шатро символізував Небо і покрив Бога, а орел етимологіч-
но пов’язувався з небом через поняття «політ» і «повітря», на що красномовно вказували його розпро-



Мистецтвознавство  Матвєєва Ю. Г. 

 316 

стерті крила. Вони ж перегукувалися зі  значенням купола як небесного Божественного покрову, нага-
дували про ніжну батьківську турботу Бога, про Його захист, про Його висоту, швидкість, могутність, 
про те, що Його покрив – це прекрасний дар, який дається лише за Його волею, Він і Його присутність 
невловима й чудова, як сильний і вільний птах, не підвладний людині. Таким чином, ківорій-орел – 
один зі способів зобразити небо, розповісти про Бога через Його прояви та дії стосовно людини – пок-
рив, захист, турботу, благословення й духовні дари. 

Література 

1. Древнегреческо-русский словарь: в 2-х т. Сост. И. Х. Дворецкий ; под ред. С. И. Соболевского. 
Москва : Государственное издательство иностранных и национальных словарей, 1958.  Т. 1.  1043 с. 

2. Колпакова Г. С. Искусство Византии. Ранний и средний периоды. СПб.: Азбука-классика, 2005. 528 с. 
3. Лазарев В. Н. История византийской живописи. Москва: Искусство, 1986. 332 с. 
4. Матвеева Ю. Г. Декоративные ткани в мозаиках Равенны: семантика и культурно-смысловой 

контекст. Киев: Дух и литера, 2016. 496 с. 
5. Редин Е. К. Мозаики равеннских церквей. СПб.: Типография И. Н. Скороходова, 1896. 243 с. 
6. Bovini G. Ravenna. Art and History. Ravenna : Longo Publisher. 1991.  160 p. 
7. David M. Enternal Ravenna : From the Etruscans to the Venetians. Milano : Jaka Book ; Angelo Longo Edi-

tore, 2013. 288 p. 
8. Grabar A. Le Premier art chrétien (200 – 392). Paris: Gallimard, 1966. 326 p. 
9. Liddell H. G. Greek-English Lexicon. With a revised supplement. Oxford : Clarendon Press, 1996. 2448 p. 
10. Wessel K. Ciborium. Reallexikon zur byzantinischen Kunst. Unter Mitwirkung von Marcel Restle Herausge-

geben von Klaus Wessel. Band 1. Stuttgart: Anton Hierseman, 1966. Sp. 1055 — 1068. 

References 

1. Dvoretskiy, I. H. (1958). Ancient Greek-Russian Dictionary. S. I. Sobolevskiy, ed. (In 2 vols, vol. 1). 
Moscow : Gosudarstvennoye izdatel'stvo inostrannyh slovarey. [In Russian / Antient Greek]. 

2. Kolpakova G. S. (2005). The art of Byzantium. Early and Middle Periods. Saint-Petersburg : Azbuka-
klassika. [In Russian]. 

3. Lazarev, V. N. (1986). History of Byzantine Painting. Moscow : Iskusstvo. [In Russian]. 
4. Matveyeva J. G. (2016). Decorative fabrics in the mosaics of Ravenna: semantics and cultural context. Kiev: 

Dukh i litera. [In Russian]. 
5. Redin, E. K. (1896). Mosaics of the Ravenna Churches. Saint-Petersburg : Tipografiia I. N. Skorochodova. 

[In Russian]. 
6. Bovini G. (1991). Ravenna. Art and History. Ravenna : Longo Publisher. [In English]. 
7. David, M. (2013). Enternal Ravenna : From the Etruscans to the Venetians. Milano : Jaka Book : Angelo 

Longo Editore. [In English]. 
8. Grabar A. (1966). Le Premier art chrétien (200 – 392). Paris: Gallimard. [In Franche]. 
9. Liddell, H. G. & Scott, R. (1996). Greek-English Lexicon. With a revised supplement. Oxford : Clarendon 

Press. [In English / Antient Greek]. 
10. Wessel, K. (1973). Ciborium. Reallexikon zur byzantinischen Kunst. Unter Mitwirkung von Marcel Restle 

Herausgegeben von Klaus Wessel. Band 1. Stuttgart. [In German]. 

Стаття надійшла до редакції 21.08.2018 р. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


